
230 

УДК 821.112.5 
 

ТРАНСФОРМАЦИЯ МИФА О ЛАБИРИНТЕ  
В РОМАНЕ АНРИ БОШО «ЭДИП, ПУТНИК» 

 
Ю. А. Маринина 

 
Нижегородский государственный педагогический университет им. К. Минина,  

ул. Ульянова, д. 1, 603095, Нижний Новгород, Российская Федерация, 
mininuniver@mininuniver.ru 

 
В статье рассматривается трансформация античного мифа о лабиринте и Мино-

тавре, представленная в романе Анри Бошо «Эдип, путник» (1990). Миф о лабиринте 
в художественном пространстве романа символизирует не только движение в про-
странстве, он всеобъемлющ: лабиринт становится обозначением жизненного пути ге-
роя, ментального «блуждания» среди порывов страсти и поиска разумного выхода. 
Путь в лабиринте и победа над чудовищем – победа над самим собой, своими стра-
стями и желаниями, инициация, которую необходимо пройти Эдипу, чтобы обрести 
свой путь.  
 

Ключевые слова: мифологизация; миф об Эдипе; миф о лабиринте; Минотавр; 
Анри Бошо.  

 
TRANSFORMATION OF THE MYTH OF THE LABYRINTH  

IN THE NOVEL BY HENRY BAUCHAU «OEDIPUS ON THE ROAD» 
 

J. A. Marinina 
 

Nizhny Novgorod State Pedagogical University named after K. Minin,  
Ulyanova st., 1, 603095, Nizhny Novgorod, Russian Federation, 

mininuniver@mininuniver.ru 
 

The article examines the transformation of the ancient myth of the labyrinth and the 
Minotaur, presented in Henry Bauchau's novel «Oedipus on the road» (1990). The myth of 
the labyrinth in the artistic space of the novel symbolizes not only movement in space, it is 
all-encompassing: the labyrinth becomes a designation of the hero's life path, mental 
"wandering" among the impulses of passion and the search for a reasonable exit. The path 
through the labyrinth and the victory over the monster is a victory over oneself, one's passions 
and desires, an initiation that Oedipus must undergo in order to find his way. 

 
Key words: mythologization; the myth of Oedipus; the myth of the labyrinth; the 

Minotaur; Henry Bauchau. 
 

mailto:mininuniver@mininuniver.ru
mailto:mininuniver@mininuniver.ru


231 

Анри Бошо (1913-2012) – бельгийский франкоязычный писатель, 
поэт, философ. В его трилогии «Эдип, путник» (1990), «Диотима и львы» 
(1991), «Антигона» (1997) представлена трансформация традиционных 
античных мифологических сюжетов.  

Трилогия Анри Бошо по сути является не просто изложением части 
мифов фиванского цикла – сюжетно это мифы об изгнании Эдипа из Фив, 
его смерти, войне и смерти Антигоны. Однако в действительности Анри 
Бошо делает историю царя Эдипа, точнее, Эдипа-путника, стержнем, на 
который нанизаны многочисленные сюжеты: история Дафниса и Хлои, 
сюжет о Троянской войне, сам образ слепого аэда – Гомера, мифы о Си-
зифе, Пигмалионе, Геракле, медузе Горгоне и т.д. Среди них есть и миф о 
лабиринте и его обитателе – Минотавре. Путь – сюжетообразующий мо-
тив, посредством которого в роман вводятся различные истории, персо-
нажи, мифологические параллели: «Центрируя жизнь и историю Эдипа на 
его путешествии, Анри делает тему поездки осью своего произведения, 
интерпретируя ее как возвращение к фундаментальному началу» [1, с. 178].  

Миф о Лабиринте <Лабиринт – написание, использованное Анри 
Бошо. – Ю. М.> в романе «Эдип, путник» становится символическим обо-
значением жизненного пути героя. Традиционная символика лабиринта 
подразумевает «некое заповедное место, хранящее тайну; центр мира, в 
котором сосредоточены начало и конец, порождение и гибель, ритуальное 
убийство и искупление, разрыв с Целым и причащение ему» [2, с. 288]; 
«возвращение к центру; вновь обретенный рай; достижение реализации 
после мучений… инициация, смерть и возрождение … проверка духа» [3,  
с. 170].  

В романе Эдип определяет историю о лабиринте как обозначение 
начала своего жизненного пути. Эдип рассказывает, какую дорогу прошёл: 
«начну с той, что проделал ещё младенцем вместе с пастухом, который 
спас меня…» [4, с. 195]. Этапы взросления героя представлены вариан-
тами морского пути в Коринфе (на «рыбацкой лодчонке», потом – на ко-
раблях, надолго уходивших в море, и, наконец, капитаном). Здесь появля-
ется Нестиад – наставник Эдипа в морском ремесле, и именно во время 
приключений с ним Эдип оказывается на Крите, в Кносском дворце, где 
хочет увидеть Лабиринт («…я только и думал, что о Лабиринте и о том, 
как бы попасть туда в обход запрета» [4, с. 197]).  

Кносский Лабиринт – место заточения Минотавра, Чудовища, став-
шего олицетворением желаний человека, его неспособностью разумно 
мыслить и противостоять страстям: «Минотавр лабиринта воплощает па-
губные аспекты нашей личности, подавленные и вытесненные инстинкты, 
ставшие парализующими комплексами, сомнениями» [5, с. 210]. Не нужно 
встречать Минотавра в Лабиринте – достаточно думать о нём, и чудовище 
«уже победило тебя» [4, с. 198].  



232 

Эдип ослеплен желанием проникнуть в Лабиринт: автор сопоставляет 
это стремление со страстью и сексуальным желанием. Отношение к Лаби-
ринту лишает Эдипа разума («Эдип – безумец» [4, с.198]). Лабиринт здесь 
соотносится со страстью, властью бессознательного, в которое погружа-
ется герой, а путь (выход) – с рассудком, разумом.  

Сюжет поиска выхода в Лабиринте трансформирован: Эдипа сопро-
вождает наставник, Нестиад, заменяющий собой Ариадну.  

Лабиринт в романе Анри Бошо имеет два входа: истинный и ложный. 
Ложный – простой, обычный, «ничем не прикрытый лаз» [4, с. 199]. Ис-
тинный Лабиринт начинается во рту каменной головы женщины, лаз ухо-
дит вглубь её горла. С одной стороны, изображение «размалеванной» жен-
щины с клыками напоминает пугающих чудовищ древнегреческой мифо-
логии: эриний, ламий, горгон, гарпий. С другой стороны, подтверждает 
идею Лабиринта (страсти), в котором мужчина теряет голову, погружаясь 
в мысли о женщине (проникая в женщину и в эротическом смысле тоже: 
«На следующее утро я уже хотел Лабиринт, как хотят женщину» [4, с. 
198]). Кроме того, Зигмунд Фрейд в «Толковании сновидений» определяет 
происхождение мифа об Эдипе и эдипова комплекса как «первые пробуж-
дения сексуальности» [6, с. 270], а Анри Бошо не только сам подвергался 
психоанализу у Бланш Ривершон-Жув, «сивиллы», как он её называет, но 
и работал в Медико-психолого-педагогическом центре (в 1975 – Centre 
psychopédagogique de la Grange-Batelière) в Париже [7].  

Путь по Лабиринту для Эдипа оказывается чарующим, герой погру-
жается в мир грёз: он видит залы, колоннады, сады; испытывает «негу 
наслаждения» [4, с. 201]. В одной из пещер Лабиринта Эдипа и его спут-
ника ждёт накрытый стол. И хотя Нестиад запрещает пить, герой ослу-
шался, и напиток оказывается пьянящим, искажающим сознание и ясное 
восприятие действительности. Этот эпизод отсылает читателя к новелле-
сказке об Амуре и Психее, занимающей центральное место в романе Апу-
лея «Метаморфозы, или Золотой осёл». Благодаря этой параллели устанав-
ливается соответствие между Эдипом и Психеей, Эдипом и Луцием. В 
этом эпизоде герой символизирует душу, ищущую наслаждений и любви, 
подверженную пагубным «земным» удовольствиям, удовлетворяющую 
любопытство. Именно так Эдип стремится попасть в Лабиринт – любо-
пытство трансформируется в манию и страсть, которую он не в силах обуздать.  

Эдип встречает своё чудовище – Минотавра; это существо неопреде-
ленной природы, что отражает его происхождение: «…я чувствовал на 
себе сильное мужское тело, почему-то одетое в женское платье, и у него 
была грива, как у коня. Священный ужас перед тем, кто был одновременно 
и зверем, и человеком…» [4, с. 203]. Среди предков Астерия, сына Паси-
фаи, получившего прозвище Минотавр, был Гелиос, бог солнца, и Посей-
дон, бог моря, создавший белоснежного быка, в которого влюбилась Па-



233 

сифая. То есть природа Минотавра двойственна – он порождение соляр-
ного и лунного культа, солнца и моря, света и тьмы: «миф о Пасифае и 
быке указывает на ритуальный брак между жрицей луны, украшенной ко-
ровьими рогами, и царем-Миносом, носившим маску быка» [8, с. 420].  

Сражение со зверем происходит на грани яви и сна, ирреального и 
реального пространства: во время схватки разум Эдипа «…спал глубоким 
сном, и только тело еще продолжало сопротивляться» [4, с. 204].  

Эта борьба становится одновременно отражением борьбы человека 
со злом, воплощающимся как во внешнем мире, так и в самом себе, борь-
бой со страстями и желаниями.  

Для спасения из пещеры Минотавра Эдип сам обращается в зверя: он 
становится «ползущим телом», обращается в «нюх» и по запаху находит 
путь к реке – выходу из Лабиринта. Однако спасение Эдипа – в руках 
Нестиада. Последующая гибель Нестиада – своеобразная жертва чудо-
вищу. Спасение из Лабиринта героев и, позднее, гибель наставника Эдипа 
происходит в воде: речной путь выводит из пещеры, шторм на море ведет 
к смерти в волнах.  

Минотавр уподобляется морю, которое также поглощает разум, по-
добно неукротимым страстям, стихии бессознательного. Водная стихия 
восходит к женскому началу, архетипу Матери, способна давать жизнь и 
забирать её. Гастон Башляр, вслед за К. Г. Юнгом, на которого ссылается, 
пишет: «Вода, субстанция жизни, для амбивалентной грезы является еще 
и субстанцией смерти» [9, с. 110]. Движение по реке для Эдипа становится 
продолжением пути в жизненном Лабиринте, но не завершением его.  

Превращение Эдипа из мальчика в мужчину происходит тоже в Лаби-
ринте и связано с женской сутью: каменная голова женщины как вход в 
Лабиринт; Минотавр в женском платье; река, выносящая героев из Лаби-
ринта: «Ступил я на корабль в Коринфе мальчишкой, а возвращался капи-
таном двух судов, один из которых мне и принадлежал» [4, с. 210].  

В романе Анри Бошо одним из способов организации системы обра-
зов является мотив двойничества. Эдип имеет множество двойников среди 
мифологических героев, и один из них – Тезей, победитель Минотавра. Их 
портретное описание сходно: мы видим персонажей глазами Антигоны, и 
она восхищается величественностью, царственной осанкой, ростом, си-
лой, красотой обоих царей. Эдип и Тезей входили в Лабиринт, сражались 
с чудовищем, но автор подчеркивает разницу в сражениях: «Они оба в 
юности входили в Лабиринт. Эдип прошел его с помощью силы, боролся 
с Минотавром, но не убил его. Тезей же Минотавра убил и с помощью 
хитрости и прельщения смог вернуться назад. Он стал царем и основал 
большой город. Эдип же – нищебродом и слепым аэдом» [4, с. 375–376]. 

Герои, прошедшие Лабиринт, остаются одинокими: гибнет Нестиад, 
спутник и наставник Эдипа; Тезей оставляет Ариадну; гибнет Эгей, царь 
Афин и отец Тезея. Их одиночество неизбежно и предусмотрено самим 



234 

развитием сюжета: с одной стороны, если лабиринт является метафорой 
поиска своего места в жизни, самоопределения, наставник помогает найти 
путь, однако дальнейшее движение предполагает самостоятельность; с 
другой стороны (при толковании мифа о лабиринте как изображения об-
ряда инициации), герой перестаёт нуждаться в помощи, пройдя через ис-
пытания и одержав победу над чудовищем.  

Вся жизнь Эдипа в романе Анри Бошо «Эдип, путник» представлена 
как блуждание по Лабиринту. Он идет по дорогам Греции, приближаясь к 
Фивам – городу, из которого начал свой путь ещё младенцем. Анри Бошо 
включает в истолкование мифа о Лабиринте идеи бессознательного, стре-
мясь понять, что управляет человеком помимо разума. Минотавр – чудо-
вище – и есть человек, в котором желания побеждают разум. Научившись 
сдерживать их, можно найти выход из Лабиринта и стать царем народов и 
собственной жизни. «Лабиринт обычно символизирует жизненный путь, 
который завершается в центральной точке; достигнув ее, путник поднима-
ется на новую ступень бытия» [10, с. 50], выходом из Лабиринта в романе 
«Эдип, путник» становится смерть героя (завершение его земного пути) и 
трансформация его жизни в мифологический сюжет: в финале романа 
Эдип уходит по «дороге солнца» во фреску, написанную Клиосом, из че-
ловека превращаясь в произведение искусства.  

 
Библиографические ссылки 

 
1. Хлебников Г. В. Лин Ч. Х. Анри Бошо и Философия Лао-Цзы // Реферативный 

журнал «Философия». Социальные и гуманитарные науки. 2017. № 1. С. 178–184.  
2. Денисова Т. Ю. Модель космического порядка в античном мифе о лабиринте // 

Северный регион : наук, образование, культура. 2012. № 1–2 (25–26). С. 288–300.  
3. Купер Дж. Энциклопедия символов. М. : Ассоциация духовного единения «Зо-

лотой век», 1995.  
4. Бошо А. Эдип, путник / Пер. с фр. О. Кустовой. СПб. : ИНАПРЕСС, 1999.  
5. Жюльен Н. Словарь символов. Челябинск : Урал ЛТД, 2000.  
6. Фрейд З. Толкование сновидений. Минск : Попурри, 2003.  
7. Repères chronologiques // Fonds Henry Bauchau URL: https://www.uclou-

vain.be/fr/instituts-recherche/isp/alpha/reperes-chronologiques (date of access: 30.04.2025). 
8. Грейвс Р. Мифы Древней Греции. Екатеринбург : У-Фактория, 2005.  
9. Башляр Г. Вода и грёзы. Опыт о воображении материи. М. : Издательство гу-

манитарной литературы, 1998.  
10. Карасик В. И. Лабиринт как символ: векторы интерпретации // Вестник 

МГЛУ. Гуманитарные науки. 2020. Вып. 12 (841). С. 46 – 55.  
  

https://www.uclouvain.be/fr/instituts-recherche/isp/alpha/reperes-chronologiques
https://www.uclouvain.be/fr/instituts-recherche/isp/alpha/reperes-chronologiques

