
12

Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология. 2025;3:12–16
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psychology. 2025;3:12–16

О б р а з е ц   ц и т и р о в а н и я:
Курбачёва ОВ. Этнофолизмы и грани этнической толе-
рантности. Журнал Белорусского государственного уни-
верситета. Философия. Психология. 2025;3:12–16.
EDN: BELIRE

F o r  c i t a t i o n:
Kurbacheva OV. Ethnofolism and facets of ethnic tolerance. 
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psy-
chology. 2025;3:12–16. Russian.
EDN: BELIRE

А в т о р:
Ольга Владиславовна Курбачёва – кандидат философ-
ских наук, доцент; доцент кафедры философии и ме-
тодологии науки факультета философии и социальных 
наук.

A u t h o r:
Olga V. Kurbacheva, PhD (philosophy), docent; associate 
professor at the department of philosophy and methodology 
of science, faculty of philosophy and social sciences. 
kurbach.ova@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-7874-0434

Курбачёва О. В. Этнофолизмы и грани этнической 
толерантности	12

Kurbacheva O. V. Ethnofolism and facets of ethnic tol-
erance	 16

УДК 101.1:316.347:316.647.8

ЭТНОФОЛИЗМЫ И ГРАНИ  
ЭТНИЧЕСКОЙ ТОЛЕРАНТНОСТИ 

О. В. КУРБАЧЁВА1)

1)Белорусский государственный университет, пр. Независимости, 4, 220030, г. Минск, Беларусь

Аннотация. Рассматривается проблема аксиологической коннотации вторичных этнонимов. Обосновывается, что эт-
нофолизмы представляют собой не только лингвистическое, но и социокультурное явление, исследование которого пред- 
полагает предметное философское осмысление. Отмечается, что в условиях интенсивного миграционного процесса 
и глобальной нестабильности возможность выявить и предупредить всплеск этнокультурного напряжения или по-
тенциальную конфликтную ситуацию обретает особую значимость. Выявляется сущность этнофолизмов, фиксируются 
их разнородность и функциональные особенности. Разводятся понятия «экзоэтноним» и «эндоэтноним» («автоэт-
ноним»), подчеркивается корреляция самонаименования этнической общности с авто- и гетеростереотипами. До-
казывается, что использование этнофолизмов является своеобразным индикатором межэтнической напряженности. 

Ключевые слова: этнофолизм; толерантность; этничность; расизм; этнофобия; этническая дискриминация; этни-
ческая идентичность; этнический стереотип.

ETHNOFOLISM AND FACETS  
OF ETHNIC TOLERANCE

O. V. KURBACHEVAа

аBelarusian State University, 4 Niezaliezhnasci Avenue, Minsk 220030, Belarus

Abstract. The article examines the problem of the axiological connotation of secondary ethnonyms. It is argued that 
ethnopholisms are not only a linguistic phenomenon, but also a sociocultural one, and their study requires a philosophical 
approach. The article emphasises that in the context of intense migration processes and global instability, it is crucial to 
identify and prevent the escalation of ethnocultural tensions or potential conflicts. The article explores the essence of eth-
nopholisms, highlighting their diversity and functional characteristics. The concepts of exoethnonym and endoethnonym  
(autoethnonym) are distinguished, and the correlation between the self-designation of an ethnic community and auto- and 
heterostereotypes are emphasised. It is proven that the use of ethnopholisms is a peculiar indicator of interethnic tension.

Keywords: ethnofolism; tolerance; ethnicity; racism; ethnophobia; ethnic discrimination; ethnic identity; ethnic stereotype.

В период социокультурных вызовов и геополи-
тической нестабильности особую актуальность при-
обретают исследования, направленные на изучение 
этнокультурного взаимодействия и сохранение взаи

моуважительных отношений в рамках межэтниче-
ского диалога. Усилившийся миграционный процесс, 
тенденция к универсализации и одновременно анти-
глобализационные тренды в социальной динамике  



13

Социальная философия
Social Philosophy

не просто актуализируют тему этнокультурного диа
лога, но и определяют ее как максимально востре-
бованную проблематику как для научных изучений, 
так и для повседневной практики. Одним из показате-
лей уровня этнокультурной напряженности в рамках  
межэтнического взаимодействия выступает исполь-
зование этнически маркированной лексики – этно-
фолизмов. Что представляют собой этнофолизмы 
как таковые, какие угрозы для межкультурной инте-
ракции связаны с ними, могут ли они отражать уро-
вень этнокультурной идентичности – эти и другие 
вопросы легли в основу данной работы. 

В первую очередь следует отметить, что осмыс-
ление природы и функций этнофолизмов предпола-
гает междисциплинарный характер исследования. 
Системное изучение культурно- или этнически мар-
кированной лексики не исчерпывается обращением 
лишь к этнолингвистике или лингвокультурологии. 
Глубокий, всесторонний анализ подразумевает вы-
явление глубинных связей, причин и закономерно-
стей обращения к этнофолизмам и их использования 
в языковой практике. И так как язык непосредствен-
но отражается в культуре, стереотипах, особенно-
стях интеракции наций и их самонаименования, 
а сами этнофолизмы могут выступать индикатором 
этнокультурной идентичности, межэтнической на-
пряженности, то следует акцентировать внимание 
на том, что в нашем понимании этнофолизм пред-
ставляет собой не столько лингвистическое, сколь-
ко социокультурное явление и поэтому предполагает  
комплексное и предметное философское осмысление. 

Далее необходимо очертить категориальный остов 
самого понятия. Как понятие этнофолизм конструи-
руется на основе греческого языка (греч. εθνος – народ,  
племя и φαυλος – дурной, ничтожный) и представля-
ет собой вторичный этноним, для которого харак-
терен экспрессивный оценочный и неофициальный 
характер [1, р. 19]. Чаще всего этнофолизмы относят-
ся к пейоративной лексике, т. е. к лексике, имеющей 
негативную аксиологическую коннотацию. В каче-
стве примеров из повседневной языковой практи-
ки можно привести такие этнофолизмы, как буль-
баш, москаль, хохол, пшек, жид, лягушатник и др. 
При более предметном осмыслении мы сталкива-
емся с рядом вопросов, решение которых возмож-
но лишь тогда, когда мы преодолеем соблазн упро-
щенной редукции. Всегда ли этнофолизм выступает 
индикатором нетерпимости? Может ли этническая 
инвектива не быть заложником негативной конно-
тации? Каковы причины обращения к этнофолиз-
мам и как они связаны с глубинным диалектиче-
ским противостоянием своих и чужих? 

Сам термин «этнофолизм» появился в середине 
XX в. в пространстве научного тезауруса западной со-
циолингвистики. Исследователь А. А. Робак впервые  
использовал слово «этнофолизм» (англ. ethnophau
lisms) для фиксации уничижительного указания на 

иностранцев (англ. foreign disparaging allusions), вместе  
с тем он акцентировал внимание на том, что в ка
честве этнофолизма могут выступать также слова или 
словосочетания, которые не являются этнонимами, но  
косвенно соотносятся с признаками этничности (на-
пример, употребление слова «швейцар» в значении  
сторожа) [1, р. 75]. В дальнейшем термин закрепился  
в академическом категориальном аппарате и стал 
широко использоваться для наименования экспрес-
сивного прозвищного этнонима с инвективной уста-
новкой. Стоит отметить, что для категоризации эт-
нически маркированной лексики с явно негативной 
коннотацией, относящейся к пейоративной лексике, 
часто применяют и другие наименования (эктроним 
(Э. Эриксон), этнодисфемизм, пейоративный этно-
ним, этническая кличка и др.), которые могут от-
личаться локальными аспектами, но так или иначе 
относятся к дискурсу этнофобии [2, с. 98]. В данной 
работе будет использоваться общее понятие «этно-
фолизм», отражающее ключевые аксиологические 
коннотации вторичных этнонимов и отличающее-
ся своим экспрессивным, эмотивным и инвектив-
ным характером, а также деструктивной интенци-
ей. Среди западных и современных русскоязычных 
исследователей, объектом осмысления которых вы-
ступал этнофолизм, можно выделить Э. Эриксона,  
С. Джонсона, П. Мейла, А. А. Робака, А. М. Верховско-
го, Г. В. Кожевникову, Э. Д. Понарина, В. А. Тишкова,  
А. А. Леонтьева, С. В. Свирковскую и др. [3, с. 72].  
Однако эти исследователи преимущественно охва-
тывают пространство научной мысли социологии, 
психологии, лингвистики, прослеживается очевид-
ный дефицит в предметном философском осмыс-
лении самой сущности и особенностей этнофолиз-
мов, относящихся по своей природе к языку вражды. 

 Важно учитывать, что этнофолизмы разнород-
ны по своей природе, они могут быть дифференци-
рованы по нескольким критериям. Например, мож-
но зафиксировать различные типы этнофолизмов, 
ориентируясь на субъективно-смысловую приро-
ду их возникновения. Выделяют визуальные (хо-
хол или кацап), аудиальные (пшек) и социальные  
(москаль, литвин) этнофолизмы [4, с. 182]. Исходя  
из критерия ареала распространения и использо
вания этнофолизмов, можно говорить о международ- 
ных этнофолизмах, которые известны по всему миру 
(например, янки или гринго); региональных этно
фолизмах, которые локализуются в пределах какого- 
либо региона (например, во Франции распространено 
этнически маркированное наименование британцев 
rosbif ); внутрирегиональных и локальных этнофолиз-
мах (например, полещуки – экзоэтноним жителей По-
лесья). Встречаются также экспрессивные этнонимы, 
в которых отражены антропологические, гастроно-
мические или религиозные аспекты (негры и узко-
глазые, лягушатники и макаронники, мавры и вах-
хабиты и др.). В силу новизны данного проблемного  



14

Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология. 2025;3:12–16
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psychology. 2025;3:12–16

поля и исключительной семантической вариатив-
ности до сих пор отсутствует единая типологизация 
или классификация этнофолизмов. Однако очевид-
но, что при всем сходстве своей первичной сущности 
данные вариации отличаются не только по природе 
возникновения, но и по степени экспрессивности 
и акцентированности своего негативного оценоч-
ного характера.

Вторичность и семантическое разнообразие эт-
нофолизмов обусловлены тем, что конструирова-
ние и использование в речевой практике этнически 
маркированной лексики напрямую связаны с этни-
ческими стереотипами. В связи с этим механизмы 
включения этнофолизмов в систему собственной 
когнитивной атрибуции могут быть разнообраз-
ными, но чаще всего в качестве такого механизма 
выступает опосредованный присваивающий опыт 
(человек неосознанно использует предвзятые ис-
каженные стереотипные образы самóй этнической 
общности). По своей сути этнофолизм представля-
ет собой символическое кодирование сообщения 
на основе стереотипной информации о носителях 
этнической группы. В то же время важно обратить 
внимание на то, что с течением времени эта симво-
лизация может обрести автономию от самой груп-
пы, в которую она была вторична идентифициро-
вана через этнофолизм. Примером может служить 
понятие «варвар», которое изначально обознача-
ло людей негреческого происхождения, а в послед-
ствии стало символизировать невежественность 
и грубость в целом, без этнической локализации. 
В этом контексте можно говорить об автономиза-
ции этнических символов, в рамках которой опре-
деления первичных или, как в приведенном выше 
примере, вторичных этнонимов расширяются, пер-
воначальная коннотация стирается и формируются 
новые автономные смыслы (сюда же можно отнести 
пример со швейцаром). 

При осмыслении сущности и природы этнофо-
лизмов стоит разграничивать самонаименование 
(эндоэтноним или автоэтноним) народа и внешнюю 
этническую коннотацию (экзоэтноним). Чем же важ-
но это разграничение? Во-первых, самонаимено-
вание или номинация другой группы – важнейший 
элемент идентификации этнической группы. Сим-
волическая общность любой группы подтвержда-
ется и фиксируется в том числе через самонаиме-
нование и признание другими субъектами. И это 
признание или, соответственно, непризнание эт-
нической общности со стороны других субъектов 
можно обозначить только через наличие самого 
наименования. Во-вторых, этнофолизм, как вто-
ричный этноним, представляет собой хотя и иска-
женное стереотипное экспрессивное оценочное, но 
тем не менее наименование, относящееся к какой- 
либо этнической группе, т. е. в этнофолизме, как 
и в классическом этнониме, отражена его непосред-

ственная корреляция с этнокультурной группой.  
В связи с этим через автоэтноним, представляющий 
собой самонаименование этнической общности, мож-
но выявить особенности этнокультурной самоиден-
тичности общности. В самонаименовании могут от-
ражаться автостереотипы и самое важное – форма 
этнокультурной идентичности. В зависимости от того, 
какая форма идентичности свойственна для этниче-
ской группы (например, завышенная либо литотизи-
рованная), в самонаименовании будут проявляться 
положительная или негативная оценочная установ-
ка по отношению к своей общности, самоирония или 
самокритика. Например, самонаименование «лит-
вины» использовалось ранее белорусами как отсыл-
ка к Великому княжеству Литовскому и демонстри-
ровало высокую степень развития их исторического 
самосознания, а также значимость исторических со-
бытий для народа, что напрямую свидетельствовало 
о высокой степени его этноцентризма. С другой сто-
роны, этнофолизм «бульбаш», который может приме-
няться и в качестве эндоэтнонима, и в качестве эк-
зоэтнонима, имеет уже экспрессивную оценочную 
коннотацию, которую нельзя декодировать однознач-
но как положительную, так как в самом этнофолизме 
представлены явно стереотипные, упрощенные пред-
ставления и завуалированная инвективная установ-
ка. В то же время стоит отметить, что внешняя ка-
тегоризация и использование этнофолизмов всегда 
очень показательны. Во-первых, через наименование 
устанавливается разграничение свой – чужой. Экзоэт-
ноним не просто отражает, он фиксирует, закрепляет 
инаковость формально и содержательно, тем самым 
косвенно усиливая внутригрупповой фаворитизм. 

Во-вторых, использование этнофолизмов в язы-
ковой практике является непосредственным марке-
ром напряженности в этнокультурном взаимодей-
ствии, толерантного (интолерантного) отношения 
одной этнической общности к другой. В то же вре-
мя напряженность по отношению к иной этнической 
группе может проявляться в латентной, скрытой 
форме. Не обязательно использование этнофолиз-
мов в повседневной речевой практике какой-либо 
группы является прямым отражением конфликтных 
взаимоотношений. Как известно, важным этапом 
этнического конфликта является предконфликт-
ная стадия, для которой свойственны отсутствие 
осознанного соперничества, демонизации Другого 
и противостояние иной группе, но при этом данная 
стадия символизирует собой латентный конфликт 
стереотипов и интересов [5, с. 121]. Отсутствие ре-
ального противостояния обманчиво создает иллю-
зию управляемости и простоты этой стадии. Однако 
ее важность заключается в том, что именно на дан-
ной стадии можно выявить потенциальную эскала-
цию реального этнического конфликта, проанали-
зировать риски и возможные способы его контроля, 
управления им. В то же время очевидная сложность 



15

Социальная философия
Social Philosophy

этой стадии заключается в ее завуалированной фор-
ме, необходимости наличия знаний и навыков дека-
дировать сигналы, оповещающие о тревожном, кри-
тическом состоянии взаимоотношений. И именно 
этнофолизмы как таковые представляют собой один 
из индикаторов латентного конфликта. Посредством 
инвективного обращения в качестве наименова- 
ния иной этнической группы фиксируется ее ина-
ковость и чуждость, а в общественном сознании эт-
нической общности, в которой используются эти  
этнофолизмы, закрепляется стереотипное восприя
тие категоризируемой группы с учетом всех пред-
рассудков и генерализированного образа, которые 
отражены в этнофолизме. Важно понимать, что оз-
вучивание субъектом экспрессивного вторичного эт-
нонима может не классифицироваться и не осозна-
ваться как оскорбительное, позиционироваться как 
шуточное и дружественное. Действительно важно 
учитывать степень экспрессивности, частоту и семан-
тический контекст используемой этнически марки-
рованной лексики в целом и этнофолизмов в част-
ности. Но вместе с тем необходимо констатировать, 
что этнофолизм всегда будет являться оценочным, 
стереотипным наименованием, в котором выража-
ются элементы этнического фаворитизма по отноше
нию к своей группе и интолерантности, проявляю-
щейся в виде высокомерного или снисходительного  
отношения к другой этнической группе, а также не-
принятия или осуждения ее инаковости. Эта семан-
тическая диверсификация в интерпретации сущно-
сти этнофолизмов обращает наше внимание на грани 
толерантного и интолерантного отношения в рамках 
межэтнического взаимодействия. Попустительское 
отношение, определяемое посредством интерпрета-
ции этнонима, не должно быть «закамуфлировано» 
под толерантную позицию. Мы сталкиваемся с тем, 
что под толерантностью может быть скрыто и без-
различие, и снисходительное согласие, и молчаливое 
попустительство [6, с. 50]. Так грани толерантности 
размываются и формируется пространство для кон-
цептуальных и этических искажений в использова-
нии этнофолизмов. В открытой или скрытой форме 
этнофолизм всегда отражает негативную коннота-
цию и деструктивную интенцию, на которую важно 
обращать внимание, так как она передает общее на-
строение социальных групп. 

Особенно остро этот вопрос стоит в рамках ин-
тенсификации миграционного процесса. В услови-
ях социокультурной и геополитической нестабиль-
ности миграция всегда выступает определенным 
вызовом, обнажает антиномичный характер толе-
рантности, а также обостряет вопросы этнокуль-
турного взаимодействия и идентичности в целом. 
В рамках миграционного процесса как раз экспрес-
сивные этнонимы могут выступать индикатором 
критичности, недоверия и этнической напряжен-
ности в обществе. Выполняя номинативную функ-

цию, этнофолизм не только номинирует, но и за-
крепляет в общественном сознании искаженные 
и экспрессивные представления об отдельных этно-
форах или этнической общности в целом. Не стоит 
забывать, что несмотря на свой вторичный нелиги-
тимизированный статус, по сути, этнофолизмы яв-
ляются лексическими единицами, а значит выпол-
няют и другие соответствующие им функции. Одной 
из важных функций лексических единиц выступа-
ет эмотивная функция (выражение эмоционально-
го отношения говорящего субъекта). Сам факт упо-
требления человеком в речи этнофолизмов всегда 
является маркером стереотипного восприятия дру-
гого человека, а также принятия или непринятия на 
эмоциональном уровне его инаковости. Как лекси- 
ческая единица этнофолизм выполняет прагматиче- 
скую и дифференцирующую функции. Последняя 
функция ориентирована на фиксацию дихотомии 
своего и чужого, о чем говорилось выше. Прагма-
тическая функция, в свою очередь, предполагает, 
что этнофолизм выступает инструментом воздей-
ствия на слушающего. При использовании этнофо-
лизмов в речевой практике необходимо учитывать, 
что мы не просто даем наименование другой груп-
пе, а вкладываем свое представление о ней и жела-
ем, чтобы оно было декодировано и «прочитано» со-
ответственно, посредством этнофолизмов мы словно 
заявляем о своих негативных или позитивных уста
новках по отношению к иной группе. Более того, важно  
понимать, что эмоциональный и когнитивный об-
разы, легшие в основу представлений об иной этни-
ческой группе, коррелируют друг с другом и могут 
оказывать взаимное воздействие: искаженные пред-
ставления, предрассудки, внешнее социальное ми-
фотворчество влияют на конструирование релевант-
ного или тенденциозного образа другого человека. 

Стоит отметить, что чаще всего дискурсивным 
пространством этнофолизмов выступает повсед-
невная практика. В ней отражается индивидуально- 
личностная установка одной этнической группы 
по отношению к другой, характеризующаяся сво-
ей эмоциональностью, стереотипностью, неотреф-
лексированностью, но вместе с тем демонстрирую-
щая этнофобскую настроенность. Однако опасность 
представляет не только повседневная, но и медий-
ная практика использования этнофолизмов. Так как 
медийный дискурс транслирует общую социально-
политическую установку своего времени, сам факт 
использования этнофолизмов в медийной практике 
предполагает постепенную легализацию и институ-
ционализацию негативной оценки другой общности, 
что, в свою очередь, явно свидетельствует о наличии 
нетерпимости между этническими общностями, их 
критическом и предконфликтном состоянии. Бо-
лее того, стоит учитывать, что язык вражды перма-
нентно пополняется за счет семантических вариа-
ций и появления новых экспрессивных номинаций. 



16

Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология. 2025;3:12–16
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psychology. 2025;3:12–16

Этнофолизмы могут как быть ситуативными и оста-
ваться окказионализмами, так и закрепляться в обще-
ственном сознании и речевой практике. Это обстоя
тельство связано с тем, что язык представляет собой 
открытую систему, отражающую культурные и гео-
политические трансформации, влияющие на соци-
альное настроение и оценочные установки по отно-
шению к другим субъектам взаимодействия. В связи 
с этим важно понимать, что этнофолизмы как тако-
вые всего лишь маркируют особенности межэтни-
ческого взаимодействия, т. е. выступают следствием 
нетерпимости в обществе, а не являются причиной 
этой этнокультурной напряженности. 

Безусловно, сегодня этнофолизмы находятся не 
только в морально-этическом, но и правовом поле ре-
гулирования. Еще в XIX в. в русском уголовном праве 
в перечень нецензурных слов входили «неприличное 
название других национальностей (еврея – жидом, 
немца – немчурой, француза – французешкой)»1. Се-
годня ответственность за агрессивное и тенденциоз-
ное обращение к представителям другой нации или 
расы отражено в Уголовном кодексе Республики Бе-
ларусь2. Однако повседневная общественная рито-
рика, а также интернет-пространство не всегда от-

1Грачёв М. А. Судебно-лингвистическая экспертиза : учебник. М. : Флинта, 2016. С. 33.
2Уголовный кодекс Республики Беларусь № 275-З от 9 июля 1999 г. : принят Палатой представителей 2 июня 1999 г. : одобр. 

Советом Респ. 24 июня 1999 г. // Нац. правовой интернет-портал Респ. Беларусь. Минск, 2025. URL: https://pravo.by/document/? 
guid=3871&p0=hk9900275 (дата обращения: : 31.01.2025).

личается рафинированностью. Грани толерантности 
размыты, и использование этнически маркирован-
ной лексики, экспрессивных этнонимов встречается 
чаще, чем можно себе представить. О чем это гово-
рит? Конечно, о высоком уровне нетерпимости, су-
ществовании интолерантных установок в обществе, 
а также о низком уровне культурной грамотности 
и критичного отношения к инаковости. В связи с этим  
этнофолизмы и представляют собой индикатор эт-
нокультурной напряженности, невежества общества 
в целом и наличие этнофобии в нем. Этнофолиз-
мы выступают завуалированным маркером этно- 
и ксенофобного дискурса. Страх и неприятие могут  
выражаться открыто или косвенно, осознанно или  
непредумышленно, с явной или скрытой агресси
ей, но при этом этнофолизмы всегда полны стерео
типных представлений и предрассудков, сходны по 
своей резистентности к изменениям и генерализи-
рованному характеру. И вне зависимости от моти-
ваций использования и природы своего возникно-
вения, этнофолизмы всегда символизируют собой 
язык вражды, который не допустимо легитимизи-
ровать и нормализовывать ни в институциональном 
пространстве, ни в рамках повседневной практики.

Библиографические ссылки

1.  Roback AA. A dictionary of international slurs (ethnophaulisms). With a supplementary essay on aspects of ethnic prejudice. 
Cambridge: Sci-art publishers; 1944. 394 p.

2.  Тонтоева ТВ. Этнофолизмы как индикаторы динамики этнической идентичности. Juvenis scientia. 2016;2:97–100. 
EDN: VTZZSL.

3.  Понарин Э, Дубровский Д, Толкачева А, Акифьева Р. Индекс (ин)толерантности прессы. В: Верховский А, соста-
витель. Язык вражды против общества. Москва: Сова; 2007. с. 72–106.

4.  Алефиренко НФ, Чумак-Жунь ИИ. Аксиологические коннотации славянских этнонимов. Русин. 2023;72:178–195. 
EDN: ITRIFK.

5.  Курбачёва ОВ. Проблема этнических конфликтов в условиях глобальной нестабильности. Век глобализации. 
2018;4:114–124. EDN: YXBJSH.

6.  Лекторский ВА. О толерантности, плюрализме и критицизме. Вопросы философии. 1997;11:46–54. EDN: SHNSAX.

Статья поступила в редколлегию 11.02.2025. 
Received by editorial board 11.02.2025.


