
4

О б р а з е ц   ц и т и р о в а н и я:
Екадумов АИ. Конфликтогенная ситуация глобального 
мира: несовместимость институтов вместо столкнове-
ния цивилизаций. Журнал Белорусского государственного 
университета. Философия. Психология. 2025;3:4–11.
EDN: JBBVZT

F o r  c i t a t i o n:
Ekadumov AI. Conflictogenic situation of the global world: 
incompatibility of institutions instead of clash of civili
zations. Journal of the Belarusian State University. Philosophy 
and Psychology. 2025;3:4–11. Russian.
EDN: JBBVZT

А в т о р:
Андрей Иванович Екадумов – кандидат философских 
наук, доцент; доцент кафедры философии и методоло-
гии науки факультета философии и социальных наук.

A u t h o r:
Andrew I. Ekadumov, PhD (philosophy), docent; associate 
professor at the department of philosophy and methodology 
of science, faculty of philosophy and social sciences.
ekadumov@gmail.com

Екадумов А. И. Конфликтогенная ситуация глобаль-
ного мира: несовместимость институтов вместо стол-
кновения цивилизаций	 4

Ekadumov A. I. Conflictogenic situation of  the glob-
al world: incompatibility of institutions instead of clash 
of civilizations	 11

4

УДК 101.1:316.72 + 101.1:316.422

КОНФЛИКТОГЕННАЯ СИТУАЦИЯ ГЛОБАЛЬНОГО МИРА: 
НЕСОВМЕСТИМОСТЬ ИНСТИТУТОВ  

ВМЕСТО СТОЛКНОВЕНИЯ ЦИВИЛИЗАЦИЙ

А. И. ЕКАДУМОВ1)

1)Белорусский государственный университет, пр. Независимости, 4, 220030, г. Минск, Беларусь

Аннотация. Национальные государства остаются ключевыми игроками мировой политики. Однако в глобальном 
мире политика осуществляется в транснациональном пространстве. На осмысление трансгосударственных конфлик-
тов постнациональной эпохи претендуют локально-цивилизационная и цивилизационно-стадиальная концепции 
социодинамики. Возникновение предпосылок конфликтогенных процессов объясняется несовместимостью локально- 
цивилизационных идентичностей или несовпадением технико-институциональной организации аграрной, инду-
стриальной и постиндустриальной цивилизационных волн. В мировом пространстве потоков, трансформировавшем 
политико-экономическое пространство мест, элементы различных цивилизационных комплексов, рассматриваемых 
как в локально-цивилизационной, так и в цивилизационно-стадиальной исследовательской перспективе, ситуативно 
комбинируются, что препятствует определению сущностного фактора, инициирующего конфликты субнационального,  
национального и наднационального масштаба, в контексте цивилизационного подхода. Альтернативой указанным 
цивилизационным концепциям выступает концепция социальных порядков ограниченного и открытого доступа, 
описывающая две взаимоисключающие институциональные системы, сосуществующие в глобальном мире, но прин-
ципиально различающиеся организацией насилия, а также производством и распределением благ. В предложенной 
исследовательской перспективе глобальные конфликтогенные процессы предстают не проявлениями столкновения 
цивилизаций, а следствием сосуществования двух взаимоисключающих режимов инклюзии и организации насилия 
в условиях детерриторизации.

Ключевые слова: порядок открытого доступа; порядок ограниченного доступа; цивилизация; пространство по-
токов; конфликт.



5

Социальная философия
Social Philosophy

CONFLICTOGENIC SITUATION OF THE GLOBAL WORLD:  
INCOMPATIBILITY OF INSTITUTIONS INSTEAD  

OF CLASH OF CIVILIZATIONS

A. I. EKADUMOV a

aBelarusian State University, 4 Niezaliezhnasci Avenue, Minsk 220030, Belarus

Abstract. Nation-states remain key players in global politics. However, in a globalised world, politics is being implemented 
in a transnational space. Local-civilizational and civilization-stage concepts of sociodynamics lay claim to understanding 
transnational conflicts in the post-national era. The emergence of preconditions for conflict-generating processes is explained 
by the incompatibility of local-civilizational identities or the discrepancy between the technical and institutional organisation 
of agrarian, industrial, and post-industrial civilizational waves. In the global space of flows that has transformed the political 
and economic space of places, elements of various civilizational complexes, considered from both local-civilizational and 
civilization-stage research perspectives, are situationally combined, which prevents the identification of the essential factor 
initiating conflicts on a subnational, national, and supranational scale within the context of the civilizational approach. 
An alternative to the indicated civilizational concepts is the concept of limited and open access social orders, which describes 
two mutually exclusive institutional systems that coexist in a global world but differ fundamentally in the organisation of 
violence, as well as the production and distribution of wealth. In the proposed research perspective, global conflict-generating 
processes are not manifestations of a clash of civilizations, but rather the consequence of the coexistence of two mutually 
exclusive modes of inclusion and the organisation of violence in a context of deterritorialisation.

Keywords: open access order; limited access order; civilization; space of flows; conflict.

Транснационализация является сущностной ха-
рактеристикой мировой динамики. Сотрудниче-
ство и конфликты субнационального и националь-
ного уровня обрели транснациональный характер. 
Теоретическое осмысление конфликтогенных про-
цессов предполагает выход за рамки национально- 
государственной оптики, «методологического на-
ционализма» [1].

Альтернативой национально-государственной 
перспективе политико-философских исследований 
выступил цивилизационной подход. Осмыслению 
конфликтов транснационального масштаба были 
посвящены локально-цивилизационная концепция 
С. Хантингтона и цивилизационно-волновая кон-
цепция Э. Тоффлера [2–4]. Согласно модели С. Хан-
тингтона межцивилизационные конфликты обус
ловливаются несовместимостью аксиологических 
систем и идентичностей участников. Э. Тоффлер свя-
зывал межцивилизационный конфликт с технико-
институциональной рассинхронизацией глобаль-
ного человечества.

Недостатки подобных концепций обнаружива-
ются при попытке их приложения к политической  
практике, требующей устойчивых институцио
нальных форм разрешения конфликтов, агрегации 
и репрезентации интересов. Как у С. Хантингтона,  
так и у Э. Тоффлера цивилизация выступает по-
нятием-маркером для комплексов институтов 
и идентичностей, либо имеющих политическую 
репрезентацию, либо претендующих на нее. Но ут-
верждение их присутствия в политической повест-
ке не требует обязательного обращения к понятию 
«цивилизация».

Политические организации репрезентируют инте-
ресы и идентичности (религиозные, национальные, 
социально-классовые и др.). Однако артикулирован-

ный цивилизационный интерес и цивилизацион-
ная идентичность не представлены в дискурсе по-
литической борьбы и сотрудничества в той же мере, 
что и вышеперечисленные идентичности. Концепт 
цивилизации позволяет мыслить характеристики 
устойчивых макросоциальных групп в контексте 
их взаимного позиционирования – не на основа-
нии сходств, но на основании различий, эксплици-
руемых не самими системами ценностей, техноло-
гиями или социальными институтами как таковыми, 
но их устойчивыми конфигурациями в процессе вос-
производства социокультурной целостности, отгра-
ниченной от иных целостностей, иных цивилизаций.

В рамках концепции С. Хантингтона границы ци-
вилизации, хотя и гипотетически привязанные к тер-
ритории, не могут быть четко обозначены на практи-
ке, поскольку цивилизация как уникальная система 
устойчивых идентичностей существует там, где есть 
ее представители. В контексте концепции Э. Тоф-
флера территориальные границы цивилизацион-
ных волн также не могут быть ясно определены, по-
скольку институты, представления и технологии 
сосуществуют в социальном пространстве и време-
ни, образуя уникальные конфигурации. В повсед-
невной жизни индивидов могут сочетаться инсти-
туциональные и технологические компоненты всех 
этапов цивилизационного процесса. Цивилизаци-
онные волны, наслаиваясь, порождают технологи-
чески-институциональный микс, ситуативную ком-
бинацию представлений и практик.

Проблема применения концепта цивилизации 
к описанию и объяснению конкретных глобальных 
конфликтов связана с проблемой институционально-
политических репрезентаций персональных и груп
повых идентичностей. Политическое представитель-
ство, связывающее интересы, социальные статусы  



6

Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология. 2025;3:4–11
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psychology. 2025;3:4–11

и идентичности, как инструмент социальной инклю-
зии или сегрегации, предполагает наличие некото-
рой общности и ее отдельных представителей. По-
мимо политического представительства, общность 
репрезентируется в некоторых дискурсивных прак-
тиках. Она наделяется возможностью публичного 
существования и статусом представленности в об-
щественно-политическом дискурсе. Если концепт 
цивилизации присутствует в политическом дискур-
се, возможно допустить использование концептов 
цивилизационной идентичности, цивилизационных 
интересов и цивилизационных прав. Однако само по 
себе употребление подобных концептов в публич-
ном дискурсе еще недостаточно для их институцио
нального воплощения.

Описание трансгосударственных конфликтов как 
межцивилизационных возможно. Но операциона-
лизация такого описания и переход на уровень вы-
работки конкретных политических стратегий про-
блематичны, поскольку цивилизация как таковая 
не имеет отчетливого институционально-политиче-
ского выражения. Термин «цивилизация» маркирует 
в том числе некоторые типы политического предста-
вительства, однако не обособлено, а в сложном соч-
ленении с культурными, экономическими и техно-
логическими феноменами.

У общностей, определяемых как цивилизацион-
ные, а не религиозные, социальные или этнические, 
нет институционально оформленного политическо-
го представительства. Цивилизация, представлен-
ная в политическом дискурсе, не существует в ка-
честве специфического института. Она обозначает 
конфигурацию институтов и представлений, кото-
рые могут быть задействованы в политическом про-
тивостоянии как по отдельности, так и в различных 
комбинациях. При более детальном масштабирова-
нии цивилизационный конфликт конкретизируется 
как религиозный, ценностно-этический, конфликт 
экономических интересов и т. д., в итоге он сводит-
ся к социально-политическому конфликту.

В трактовке цивилизационного конфликта С. Хан- 
тингтона несовместимые идентичности, сопряжен-
ные с несовместимыми системами ценностей, об-
рекают цивилизационных акторов на фатальное  
противостояние в шмиттеанском смысле. Цивили-
зационный Другой превращается в экзистенциально 
враждебного чужого. Но идентичностная сложность, 
ситуативно актуализируемая внутри динамичного 
комплементарного социокультурного простран-
ства, объемлющего наряду с пространством тер-
риторий пространство потоков, не позволяет выч-
ленить субстанциальные основания монолитной 
цивилизационной идентичности для успешного  
прогнозирования и разрешения глокальных кон-
фликтов. Глобальная экономика, становление кото-
рой проанализировал М. Кастельс, функционирует 
в масштабах всей планеты. В мире, организованном  

соответственно логике функционирования трансна-
циональных промышленно-торговых сетей, внутри 
всеобъемлющей системы информационно-товарных  
потоков всякое географическое место утрачивает 
самодостаточность, а отноcимые к нему идентич-
ности – свою историческую укорененность [5]. По-
скольку экономические институты не существуют 
автономно от политических [6], экономическая гло-
бальность предполагает также и политическую, тог-
да как культурная уникальность неизбежно воспро-
изводится внутри глобального пространства потоков 
в процессе адаптации конкретной культуры к транс-
национальному контексту.

В рамках локально-цивилизационной концеп-
ции С. Хантингтона достаточный учет глобальной 
социодинамики, трансформирующей идентичности 
и путающей цивилизационные границы, о которых 
он пишет, невозможен. Как отмечает Ю. М. Лотман, 
рассмотрение культур как автономных, изолирован-
ных и самодостаточных миров является умозритель-
ным приемом, оправданным в отношении непродол-
жительных промежутков исторического времени [7].

Сопоставление локально-цивилизационной и ста
диально-цивилизационной моделей описания гло-
бального мира обнаруживает общие проблемы осмыс-
ления конфликтогенных аспектов социодинамики. 
Линии цивилизационных конфликтов, намеченные 
С. Хантингтоном, не существуют в мире цивилиза-
ционных волн, описанном Э. Тоффлером. Конфликт 
между территориями идентичностей не тождестве-
нен конфликтам идентичностей институционально-
технологических эпох.

В рамках концепции Э. Тоффлера конкурирующие 
цивилизации отчетливо различаются на основании 
преобладающих технологий и социальных институ-
тов, которые, в отличие от персональных цивилизаци-
онных идентичностей, доступны внешнему наблюде-
нию, что позволяет увязать теоретические построения 
с социокультурной практикой. Но цивилизационно-
волновая модель Э. Тоффлера как концептуальное  
основание прогнозов и стратегий разрешения гло-
кальных конфликтов имеет изъяны, аналогичные 
изъянам, содержащимся в концепции С. Хантингтона.

Как в рамках концепции С. Хантингтона цивили-
зации не имеют границ столь же очевидных, как гра-
ницы территориальных государств, так и в контексте 
концепции Э. Тоффлера их не имеют цивилизаци-
онные волны. Границы, по которым возможно про-
черчивание линий цивилизационных конфликтов, 
четкое отдифференцирование институтов, пред-
ставлений, идентичностей одной цивилизационной 
волны от другой, не ясны. В то же время государства, 
даже с учетом глобальных эффектов детерритори-
зации, демонстрируют куда большую территориаль-
ную определенность.

Чтобы межгрупповые конфликты могли быть 
адекватно осмыслены как цивилизационные, их 



7

Социальная философия
Social Philosophy

теоретическая репрезентация внешним наблюда-
телем должна совпасть с идеолого-идентичност-
ной перспективой непосредственных участников.  
В противном случае определение конфликта как 
цивилизационного превращается в спекулятивную 
интерпретацию исследователя. Тематизация стол- 
кновения этнокультурных, религиозных, экономи
ческих и прочих интересов должна, с точки зрения  
актора, уступить тематизации конфликта как стол-
кновения цивилизационных идентичностей, что 
предполагает наличие некоего актуального нереали-
зованного цивилизационного интереса, более очевид-
ного, чем социально-классовый, профессиональный,  
религиозно-конфессиональный, этнонациональный 
и др. Но, поскольку институты, ассоциируемые с раз-
ными цивилизациями как в рамках локально-цивили-
зационной, так и в рамках цивилизационно-волновой 
концепции, сосуществуют, конфликтуя и дополняя 
друг друга в жизненных ситуациях конкретных ин-
дивидов и групп, так называемая цивилизационная 
идентичность оказывается неартикулированной в по-
вседневности, текучей и ситуативной, зависящей от 
наличной комбинации жизненных практик и ситуа-
ций, актуализированных ими представлений.

Межгрупповой конфликт, описанный как циви-
лизационный, может актуализировать не только весь 
комплекс групповых характеристик, соотносимых 
с постулируемой цивилизационной принадлежно-
стью, но и отдельные характеристики или их со-
четания в качестве сущностных идентификаторов 
конфликтующих сторон. Любой признак, принятый 
в качестве одного из сущностных маркеров цивили-
зационной принадлежности, может иметь свое от-
дельное политическое выражение как маркер раз-
межевания в политической борьбе, сопряженный 
с более узкой, нежели цивилизационная, идентично-
стью. В теоретическом описании мозаика психоло-
гических, мировоззренческих, политико-прагмати-
ческих и прочих факторов социодинамики обретает 
концептуально представленную целостность в по-
нятии цивилизации. Но для политико-институцио-
нальной репрезентации интересов и идентичностей 
цивилизационный концепт избыточен. Как отме-
чает У. Бек, идентичности в глобальном обществе, 
сформированном на базе институтов зрелого модер-
на, не противопоставляются по принципу свое – чу-
жое, а дополняют друг друга [1]. Ввиду причастно-
сти к глобальной модерности, неизбежной уже в силу 
усвоения модерных практик пользования техно
логиями, производится сложная идентичность, со-
четающая автохтонные, традиционные паттерны 
с привнесенными, инновационными культурны-
ми программами. В подобной ситуации лояльность 
культурным образцам, дополненным «репертуара-
ми» моральных оценок и психологических реакций, 
становится ситуативной, текучей, индивидуально 
вариативной. В то же время на мировой арене в ка-

честве основных, институционально представлен-
ных игроков по-прежнему фигурируют государства 
и их блоки, а не цивилизационные альянсы. Хотя 
государственный суверенитет реализуется в усло
виях транснационализации, именно национально-
государственный, а не цивилизационный формат 
определяет дизайн мировой политики, поскольку 
национально-гражданская идентичность, помимо 
культурных репрезентаций и саморепрезентаций, 
сопряжена с политическим представительством 
и гарантиями социальной защиты. Гражданство кон-
кретного государства не имеет равноценного конку- 
рента в виде цивилизационной принадлежности. 
Хотя национально-государственная идентичность 
и претерпела трансформации в связи с формиро-
ванием транснационального уровня политики [1], 
она имеет куда более очевидные институциональ-
ные основания, нежели цивилизационная.

Применение понятия цивилизации к описанию 
глокальных конфликтов с претензией на операцио
нальное использование термина в их разрешении 
проблематично. Стороны конфликта субъектны, 
тогда как цивилизации на фоне национальных го-
сударств транснациональных корпораций и ячеек 
глобальных сетевых структур не выступают целост-
ными экономическими и политическими субъекта-
ми. Отдельного института цивилизации не существу-
ет, но сами цивилизации предстают комплексами 
специфических институтов. У цивилизации в на-
личной политико-институциональной системе нет 
действующего политического субъекта, позициони-
рованного не в теории, но в политической и юри-
дической практике как субъект цивилизационный.  
Попытка мыслить трансгосударственный конфликт 
в рамках концепций, ориентированных на производ-
ство конкретных институциональных решений, упи-
рается в проблему отсутствия у мировоззренчески- 
институционального комплекса, определяемого как  
цивилизация, особого политического института, 
представляющего цивилизацию и некую самооче-
видную цивилизационную идентичность как тако-
вую, а также репрезентирующего цивилизационного 
политического субъекта, а не конкретные институ-
циональные компоненты этого комплекса и отно-
сящихся к ним субъекты с их специфическими ин-
тересами. Но именно политика выступает сферой 
отстаивания интересов и разрешения конфликтов 
посредством учреждения правил, определяющих со-
блюдение интересов.

Если локально-цивилизационная идентичность 
существует, она слагается из множества более уз-
ких и специализированных идентичностей соответ-
ственно сферам реализации интересов и жизнен-
ных практик, ассоциируемых в исследовательском 
дискурсе с некоторой локальной цивилизацией, 
но по отдельности еще не цивилизационных. Анало-
гичная проблема обнаруживается при осмыслении 



8

Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология. 2025;3:4–11
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psychology. 2025;3:4–11

жизненных практик и представлений в контексте 
цивилизационно-волновой модели. Привязка по-
вседневных представлений и нормативно-ценност-
ных ориентаций к комплексам доиндустриальных, 
индустриальных и постиндустриальных технологий,  
сопряженных с соответствующими институтами, по-
зволяет идентифицировать жителя планеты как пред-
ставителя одной из цивилизационных волн. Но ког-
да ввиду пребывания элементов предыдущих волн 
внутри последующих во внимание принимаются не 
отдельные, изолированно рассмотренные институ-
циональные приверженности, представления и вос-
требованные технологии, а их конкретные ситуатив-
ные сочетания, цивилизационная идентификация 
конкретного индивида представляется проблематич-
ной. Глобальная разноскоростная и разноуровневая 
социокультурная и технологическая модернизация 
продуцирует институционально-технические гибри-
ды, комплексы практик, представлений и артефактов, 
сочетающих компоненты, соответствующие каждой 
из цивилизационных волн. Как отмечает Г. Люббе, 
модернизация создает в обществе растущий избы-
ток разнородных реалий, одновременность истори-
чески разновременного [8].

Цивилизацию, как уникальный культурно-инсти-
туциональный комплекс, сложно локализовать в гео
графическом пространстве осуществления полити-
ки и права. Цивилизации, как и стадии глобальной 
социокультурной динамики, при смещении фо- 
куса анализа с исторических эпох на комплексы ак-
туальных индивидуализированных практик сложно  
разграничить. Поскольку цивилизационные волны 
неравномерно и несинхронно распространяются 
по планете, конфликт цивилизаций, как его мыслит 
Э. Тоффлер [3], протекает между комплексами ин-
ститутов, каждый из которых по отдельности может 
соотносится с одним из трех этапов развития чело-
вечества. Но в границах территориального государ-
ства эти центры также могут сосуществовать, гене-
рируя цивилизационные гибриды.

Межцивилизационный конфликт в контексте его 
описания как С. Хантингтоном, так и Э. Тоффлером 
предстает как трансгосударственный. Он может про-
текать внутри территориального государства, меж-
ду государствами или иметь транснациональный 
характер. В то же время цивилизация не имеет осо-
бой юрисдикции как некая политико-администра-
тивная целостность, отличная от территориального 
государства и сопоставимая с ним по институцио-
нальной мощи. Постулируемая цивилизационная 
идентичность, понятая как идентичность высшего 
порядка, разлагается на куда более актуальные, уко-
рененные в повседневных практиках и представле-
ниях идентификации, соотносимые с различными 
институтами.

Трансгосударственный конфликт, определяемый 
в локально-цивилизационной или цивилизационно- 

волновой трактовке как межцивилизационный, 
не может быть локализован в пространстве и вре-
мени подобно межгосударственному конфликту. 
Хотя С. Хантингтон и осуществляет территориаль-
ную привязку его границ к границам локальных ци-
вилизаций, при детальном анализе и конкретизации 
оснований конфликта его определение как циви-
лизационного становится избыточным. Трансгосу-
дарственный конфликт получает более узкое поли-
тически операционализируемое определение как 
религиозный, этнический, социальный и др. Вме-
сте с тем, несмотря на отмеченные проблемы, циви-
лизационные концепции С. Хантингтона и Э. Тоф-
флера обнаруживают ценную интенцию, которая 
заключается в осознании трансграничного характе-
ра конфликтов в постнациональном мире и стрем-
лении выделить сущностные основания, общие для 
конфликтогенных процессов субнационального,  
национально-государственного и транснациональ-
ного масштаба.

В мире глобальных сетей и потоков конфликты мо-
гут разворачиваться на любом из трех уровней про-
тивостояния сторон, масштабируемом относительно 
национально-территориальных границ (внутри
государственный, межгосударственный и наднацио
нальный), вплоть до общепланетарного уровня. Они  
могут протекать как на одном из уровней, так и на 
всех сразу. Государственные границы не утрачивают 
своей роли в качестве линий разделения противобор-
ствующих сторон. Но линии глокальных конфликтов  
существуют также внутри границ территориально-
го государства и на ситуативно формирующихся 
фронтирах трансгосударственно-сетевых альянсов. 
Трансформацию социокультурного пространства, 
в котором осуществляется сотрудничество и разво-
рачиваются конфликты, описывает М. Кастельс [5]. 
Цивилизационный конфликт, как его осмыслива-
ет С. Хантингтон, переформулированный в контек-
сте идей М. Кастельса, разворачивается в простран-
стве мест, тогда как социодинамика глобального 
мира осуществляется в пространстве потоков. Гра-
ницы протекания социокультурных процессов вну-
три мира потоков подвижны, они конфигурируются 
ситуативно, что не позволяет описывать и прогно-
зировать динамику конфликта в оптике мира, ор-
ганизованного как пространство мест. Территори-
альные государства оказались акторами внутренней 
мировой политики, переросшей прежнюю междуна-
родную политику, теоретически масштабируемую 
соответственно политической оптике автономных 
наций [1]. Как мир наций трансформировался в мир 
транснациональный, так и мир цивилизаций, пред-
ставленный в рамках концепции С. Хантингтона, 
но переосмысленный в соответствии с концепцией 
пространства потоков, предстает как мир трансци-
вилизационный. Но если политическая нация, как 
сложный комплекс идентичностей и институтов,  



9

Социальная философия
Social Philosophy

репрезентируется с помощью такой территориаль-
но зафиксированной и институционально опреде-
ленной политической формы, как государство, то ло-
кально масштабируемая уникальная автохтонная 
цивилизация дробится и растворяется во множе-
стве динамичных, ситуативно сконфигурированных 
социокультурных форм, она не имеет такой же ста-
бильной политико-институциональной формы ре-
презентации, как территориальное государство.

Продуктивным ходом в анализе трансграничных 
конфликтов глобального мира представляется отказ 
от попыток жестко увязать идентичности и соответ-
ствующие им социальные институты с определенны-
ми территориями или наложившимися друг на друга 
цивилизационными волнами. Инструментарий иссле-
дования конфликтов глобального мира должен обес
печивать как их универсальное теоретическое описа-
ние, так и возможность локального масштабирования, 
адаптирующего описание конфликта к уникальной 
ситуации столкновения интересов, т. е. теоретиче-
ское описание должно соответствовать максималь-
ному числу ситуаций, отображать сущностные, ро-
довые характеристики конкретных социокультурных 
конфликтов, формируя их общее, стратегическое ви-
дение и позволяя предугадывать универсальные ком-
поненты в комплексах мер, адаптированных к уни-
кальным проблемным ситуациям. Соответственно, 
встает проблема выделения конфликтогенного фак-
тора, способного проявляться на субгосударственном, 
национально-государственном и наднациональном 
уровнях внутренней мировой политики, независимо от  
конкретных культурных особенностей, приписывае
мых групповых идентичностей и специфики ситуатив- 
но реализованного комбинирования институциональ
ных и технологических компонентов социодинамики.

Послужить теоретической основой для анализа 
локальных проблем с универсальных позиций спо-
собна концепция двух порядков организации наси-
лия, разработанная Д. Нортом, Д. Уоллисом и Б. Вайн-
гастом [9]. Подход указанных авторов к осмыслению 
мировой и локальной социодинамики сопоставим 
с версиями цивилизационного подхода, тяготею-
щими к цивилизационно-волновой модели. Однако 
ключевым признаком разграничения стадий социо-
культурной динамики здесь выступают не историче-
ская уникальность социальных институтов как тако-
вая, не технологии, ценностные представления или 
устойчивые идентичности, а способы организации 
насилия, сопряженные с возможностями социально- 
политической инклюзии, производства и распре-
деления благ.

Анализируя историю человечества с эпохи воз-
никновения первых государств как устойчивых во 
времени социально-политических структур, контро-
лирующих насилие, Д. Норт, Д. Уоллис и Б. Вайнгаст 
выделяют два поочередно формирующихся соци-
альных порядка. Исторически первым оформляется 

порядок ограниченного доступа, или естественное 
государство. В процессе социокультурной модер-
низации развивается порядок открытого доступа. 
В рамках порядка ограниченного доступа контроль 
над насилием осуществляется посредством эксклю-
зивного распределения рент среди обладателей ре-
сурсов насилия. В контексте порядка открытого до-
ступа общественная стабильность и минимизация 
насилия достигаются с помощью повышения инклю-
зии, расширения политического и экономического 
участия, отделения вооруженной силы от источни-
ков богатства, процессов созидательного разруше-
ния как самообновления политических и экономи-
ческих институтов.

Концепция социальных порядков Д. Норта, Д. Уол-
лиса и Б. Вайнгаста универсальна применительно  
к анализу механизмов регулирования насилия и ди-
намики конфликтов в конкретных социокультурных 
условиях. Эти конфликты протекают и регулируются 
преимущественно либо в системе институтов огра-
ниченного доступа, либо в системе институтов от-
крытого доступа. Любой социальный институт и фун-
дирующая идентичности совокупность ценностных 
предпочтений могут быть отнесены к одному из 
порядков инклюзивности и организации насилия. 
Моральный партикуляризм и борьба за привилегии 
сочетаются с порядком ограниченного доступа. Мо-
ральный универсализм и борьба за равные возмож-
ности утверждают порядок открытого доступа [10]. 
В то же время историко-культурологическая конкре-
тика не является принципиальной в идентификации 
функционирующих институтов как соответствующих 
одному из социальных порядков.

Локальная и стадиальная цивилизационные кон-
цепции основаны на понятии цивилизации, позво- 
ляющем описывать комплексы институтов, технологий 
и идентичностей как территориально и темпорально 
устойчивые целостности. Но любой из компонентов 
такой целостности может быть выделен в качестве 
отдельной сферы развертывания конфликта (ре
лигиозная, этническая, социально-экономическая), 
что усложняет редуцирование комплексов причин 
противоборства к цивилизационным. При деталь-
ном анализе цивилизационные предпосылки кон-
фликтов сами сводятся к религиозным, этническим 
и др. Напротив, концепцией порядков доступа может 
быть представлен любой социально-технический 
и идентичностный комплекс, многообразие разно-
уровневых иерархических компонентов которого 
редуцируется к фундаментальному признаку (пре-
обладающему способу организации насилия посред-
ством доступа к учреждению и функционированию 
институтов). Концепция порядков доступа позво-
ляет абстрагироваться от мировоззренческой и ин-
ституционально-технологической конкретики места  
и времени и выделить в системе институтов сущност-
ный принцип функционирования, определяющий  



10

Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология. 2025;3:4–11
Journal of the Belarusian State University. Philosophy and Psychology. 2025;3:4–11

способы отстаивания интересов и обуздания наси-
лия. За конкретными условиями и предпосылками 
глокальных конфликтов, определяемых С. Хантинг-
тоном как локально-цивилизационные, а Э. Тоффле-
ром как темпорально-цивилизационные, в концеп-
ции порядков доступа выявляется взаимная эрозия 
двух режимов организации инклюзии и насилия, 
принципиально не реализуемых синхронно в одном 
и том же социальном пространстве. Все социаль-
ные институты и соответствующие им ценностно-
мировоззренческие представления, соотнесенные 
с совокупностями идентичностей, в рамках данной  
модели выступают либо конфликтно нейтральными,  
либо представляющими один из режимов поли- 
тико-экономической инклюзии. Доступ к контролю  
насилия и, соответственно, производству и распре
делению благ выступает ключевым фактором, опреде
ляющим конфигурацию всех прочих характеристик  
зарождения и протекания конфликтов внутри гло-
бального общества. Любой социальный институт, 
независимо от его историко-культурной и терри-
ториальной соотнесенности, в конкретном эпизоде 
межинституционального взаимодействия выступа-
ет если не нейтральным, то либо способствующим, 
либо препятствующим воспроизводству одного из 
социальных порядков за счет другого.

Базовые сценарии минимизации и разрешения 
конфликтов реализуются в рамках двух порядков. 
При порядке ограниченного доступа конфликты га-
сятся эксклюзивным распределением рент и возмож-
ностей в обмен на отказ от насилия. При порядке 
открытого доступа ресурсы насилия отделены от ис-
точников богатства, а конфликты минимизируются 
посредством самообновления технико-институцио-
нальной системы, которое влечет производство но-
вых источников богатства и возможностей. В мире, 
развивавшемся по преимуществу как пространство 
территорий, в институциональном дизайне террито-
риальных государств вследствие модернизационных 
процессов с начала ХХ в. преобладал один из порядков 
доступа. Государственно-территориальная организа-
ция мира позволяла данным порядкам сосущество-
вать в режиме конфликта или сотрудничества отно-
сительно обособленно, на конкретных территориях 
преобладал комплекс институтов, относимых к одно-
му из порядков. Ресурсы богатства и власти, доступ-
ные в обществах с доминированием одного из по- 
рядков обретения благ и осуществления насилия,  
позволяли их элитам извлекать выгоды как из своего 
положения на родине, так и из взаимодействия с эли-
тами обществ, реализующих иной порядок доступа. 

Сотрудничая с элитами систем с порядком от-
крытого доступа бенефициары систем с порядком 
ограниченного доступа приобретают возможность 
пользоваться преимуществами, предоставляемы-
ми порядком открытого доступа. Аналогично пред-
ставители обществ с порядком открытого доступа 

в обществах с порядком ограниченного доступа об-
ретают эксклюзивные возможности, недоступные 
(недопустимые) в их институциональной системе. 
В плане долгосрочных последствий такое взаимо-
действие предстает как токсичный симбиоз  [11]. 
При взаимодействии с обществом с порядком огра-
ниченного доступа общество с порядком открыто-
го доступа производит в нем эрозию рент: создание 
новых источников благ обесценивает привилегии 
бенефициаров силового ресурса, мотивировавшие 
их отказ от насильственного перераспределения бо-
гатства. Система с порядком ограниченного доступа, 
предоставляя элитам систем с порядком открыто-
го доступа избыточные эксклюзивные возможно-
сти, коррумпирует его институты. В итоге обоюдной 
экспансии взаимоисключающих режимов эконо-
мии насилия оба порядка подвергаются разруши-
тельным трансформациям. Механизмы минимиза-
ции конфликтов, эффективные в каждом порядке 
по отдельности, функционируют внутри обоих си-
стем параллельно. В глобальном мире, на террито-
риях, где преобладают институты порядка открыто-
го доступа, параллельно воспроизводятся институты 
порядка ограниченного доступа. В политическом 
пространстве порядка ограниченного доступа ска-
зывается влияние институтов порядка открытого до-
ступа. Но способы отстаивания личных и групповых 
интересов, приемлемые в одном институциональ-
ном порядке контроля над насилием, разрушитель-
ны  для другого.  Акторы, эффективно отстаивающие 
интересы с опорой на принципы одного из поряд-
ков, не могут достичь успеха характерными для него 
средствами в институциональной системе, иначе ор-
ганизующей экономию насилия. Происходит взаим-
ное ослабление режимов контроля над насилием, что 
формирует предпосылки его возможной эскалации. 
В процессе контроля над насилием наличные ресур-
сы принуждения и поощрения используются двумя 
режимами доступа на взаимоисключающих прин-
ципах. Ситуация усугубляется по мере глобализации, 
когда последствия функционирования институтов 
не ограничиваются конкретными зафиксирован-
ными территориями. Порядки доступа воспроиз-
водятся глокально, по всей планете. Оба порядка 
могут одновременно реализоваться на единой тер-
ритории. Но такое сосуществование само по себе 
выступает предпосылкой продуцирования кон-
фликтов, взаимного блокирования прежде эффек-
тивных механизмов их предотвращения. Стратегии 
минимизации насилия, эффективные в условиях си-
стем с порядком открытого доступа, нереализуемы  
или неэффективны в условиях систем с порядком 
ограниченного доступа, и наоборот. Сценарии ми-
нимизации насилия одного режима способны спро-
воцировать его в другом. В глобальном простран-
стве потоков четкая территориальная локализация 
эффектов от воспроизводства институтов обоих  



11

Социальная философия
Social Philosophy

порядков не представляется возможной. Конфлик-
тогенным фактором мировой динамики выступает 
несовместимость принципов обуздания насилия, 
реализуемых двумя глобально представленными по-
рядками доступа.

Таким образом, локальные конфликты вокруг 
применения насилия и распределения благ, за выче-
том конфликтов, протекающих внутри определенно-
го институционального режима, предстают частными 
проявлениями конфронтационно-симбиотического 
сосуществования двух глобально представленных 
порядков организации насилия. В предложенной 
теоретической оптике на смену биполярному миру 
политико-идеологических блоков пришел не мир 
территориально или темпорально позиционирован-
ных, конфликтующих или сотрудничающих циви-
лизаций, а конфронтационно-симбиотическая гло-
бальность двух институциональных систем контроля 
над насилием. 

Развертывание масштабных конфликтов в форма-
те, соответствующем национально-политическому 

пространству мест, востребовало отмеченный У. Бе-
ком методологический национализм, представляв-
ший мир как систему территориальных государств 
и их альянсов. Глобализация, не упразднившая наци-
ональные идентичности и территориальные государ-
ства, но породившая эффекты детерриторизации, 
ознаменовала переформатирование мира в транс-
национальное пространство потоков. Последствия 
функционирования институтов открытого и ограни-
ченного доступа сказываются на одних и тех же ге-
ографических территориях, как непосредственно 
в местах расположения конкретных организаций, 
так и вдали от них. Конфликты обрели глокальную  
природу. Анализ глобальной социодинамики как 
обусловленной взаимовлиянием порядков досту-
па обнаруживает основания трансгосударственных 
конфликтов не в постулируемом столкновении ци-
вилизаций, но в параллельном воспроизводстве 
социальных институтов, реализующих взаимо
исключающие сценарии организации насилия и рас-
пределения благ в условиях детерриторизации.

Библиографические ссылки

1.  Бек У. Власть и ее оппоненты в эпоху глобализма. Новая всемирно-политическая экономия. Григорьев А, Седельни-
ков В, переводчики. Москва: Прогресс-Традиция; 2007. 464 с. Совместно с издательским домом «Территория будущего» 
(Университетская библиотека Александра Погорельского).

2.  Хантингтон С. Столкновение цивилизаций. Королев К, Кривцова Е, редакторы; Велимеев Т, переводчик. Москва: 
АСТ; 2003. 603 с.

3.  Тоффлер Э. Третья волна. Рюмин С, переводчик. Москва: АСТ; 2009. 795 с.
4.  Тоффлер Э, Тоффлер Х. Война и антивойна. Что такое война и как с ней бороться. Как выжить на рассвете XXI века. 

Левина МБ, переводчик. Москва: ACT; 2005. 412 с. Совместно с издательством «Транзиткнига».
5.  Кастельс М. Информационная эпоха: экономика, общество и культура. Верпаховский Б, Тищенко ДА, Субочев АН, 

переводчики. Москва: Высшая школа экономики; 2000. 608 с.
6.  Норт Д, Уоллис Д, Вайнгаст Б. Насилие и социальные порядки. Концептуальные рамки для интерпретации письменной 

истории человечества. Узланер Д, Марков М, Расков Д, Раскова А, переводчики. Москва: Институт Гайдара; 2011. 480 с.
7.  Лотман ЮМ. Избранные труды в трех томах. Том 1, Статьи по семиотике и типологии культуры. Таллин: Алек-

сандра; 1992. Проблема византийского влияния на русскую культуру в типологическом освещении; с. 121–128.
8.  Люббе Г. В ногу со временем. Сокращенное пребывание в настоящем. Куренный В, редактор; Григорьев А, Курен-

ный В, переводчики. Москва: Высшая школа экономики; 2016. 456 с. (Исследования культуры).
9.  Екадумов АИ. Глобальный конфликт в условиях детерриторизации. В: Лазаревич АА, редактор. Интеллектуаль-

ная культура Беларуси: проблемы интерпретации философского наследия и современные задачи гуманитарного знания. 
Материалы XI Международной научной конференции. Том 2; 17–18 ноября 2022 г.; Минск, Беларусь. Минск: Институт 
философии НАН Беларуси; 2022. с. 309–312.

10.  Екадумов АИ. Инклюзия против привилегий: мотивы лояльности социальным порядкам. Журнал Белорусского 
государственного университета. Философия. Психология. 2022;1:27–31. EDN: KTXPWD.

11.  Екадумов АИ. Токсичный симбиоз: порядки организации насилия в глобальном мире. В: Зеленков АИ, ре-
дактор. Перспективы белорусско-китайского диалога в условиях глобальной нестабильности. Сборник научных статей 
и материалов XV Международного междисциплинарного научно-теоретического семинара «Инновационные стратегии 
в современной социальной философии»; 7–8 декабря 2021 г.; Минск, Беларусь. Минск: БГУ; 2021. с. 181–191.

Статья поступила в редколлегию 13.02.2025. 
Received by editorial board 13.02.2025.


