
188

руют влияние Бердсли на европейское и английское искусство. Льюис помещает 
Бердсли в широкий контекст изобразительного искусства рубежа XIX–XX  вв. 
и ставит его достижения в графике рядом с постимпрессионизмом и экспресси-
онизмом. Высоко оценивая новаторство Бердсли, он видит в  поздних балетах 
Дягилева его живое продолжение, отмечая их специфику.

Библиографический список
1. Красавченко, Т. Н. Английская литературная критика XX века / Т. Н. Красавченко. – 

М.: ИНИОН, 1994. – 282 с.
2. Кабанова, И. В. Английский роман тридцатых годов XX века / И. В. Кабанова. – 

Саратов: Изд-во Сарат. ун-та, 1999. – 99 с.

Овчарова Екатерина Эдуардовна
канд. экон. наук, доцент (г. Санкт-Петербург, Россия)

ekbs@yandex.ru

НАУЧНАЯ ПАРАДИГМА ЭРАЗМА ДАРВИНА В РОМАНЕ 
БОНАВЕНТУРЫ «НОЧНЫЕ БДЕНИЯ» («NACHTWACHEN», 1805)

В этой статье идёт речь о романе Бонавентуры «Ночные бдения» В какой-то мере это 
роман воспитания, заканчивающийся полным разочарованием повзрослевшего героя абсолют-
но во всём Герой «Nachtwachen» стремится к познанию мира, знает о нём практически всё, 
что можно было знать к 1804 г., но это знание приносит ему лишь печаль. В частности, он 
делает довольно-таки обширные экскурсы в биологию, для чего обращается к знаменитому 
в то время английскому автору Эразму Дарвину (1731‒1802), деду Чарлза Дарвина. Это был 
врач, знаменитый в своё время ученый-энциклопедист литератор. Он предполагал связь между 
человеком и обезьяной.

Ключевые слова: Бонавентура, Эразм Дарвин, «Ночные бдения», «Храм Природы».

В этой статье идёт речь о романе Бонавентуры «Ночные бдения» («Nachtwachen», 
1805). Бонавентура – это псевдоним, он не раскрыт до сих пор, и вряд ли 
когда-нибудь это произойдёт. В качестве автора романа достаточно долго рас-
сматривался философ Фридрих Шеллинг. Собственно, Бонавентура и есть псев-
доним Шеллинга, под которым философ к моменту выхода романа уже напечатал 
четыре стихотворения в «Альманахе муз на 1802 год». Таким образом, в этой 
атрибуции долго не было никакого сомнения, она была указана и в литературных 
справочниках первой половины XIX в. Но поскольку сам Шеллинг по какой-то 
причине весьма настойчиво отрицал своё авторство – есть сведения, что философ 
скупал экземпляры романа для уничтожения и говорил знакомым, что не хочет 
даже слышать о романе, то постепенно вопрос сделался дискуссионным, и к концу 
XIX в. никакой уверенности в правильности его решения уже не было. Авторство 
приписывали целому ряду известных писателей. Тем не менее российский биограф 
философа, Арсений Владимирович Гулыга, был убеждён в том, что произведение 
создано Шеллингом, поэтому включил в биографию философа подробный пере-
сказ романа Бонавентуры [2, с. 133–148]. Впрочем, в статье к русскому изданию 
романа 1990 г. сам же Гулыга указывает еще на одного возможного автора – или 
соавтора, Каролину Шеллинг, жену философа [3].

В какой-то мере это роман воспитания, заканчивающийся полным разочаро-
ванием повзрослевшего героя абсолютно во всём – и такой исход представляется 
вполне логичным завершением причудливо развивающегося действия. Рассказ 



189

героя, от лица которого ведётся рассказ, поэта-неудачника и ночного сторожа 
в небольшом немецком городке, подчинен скорее музыкальной, чем повество-
вательной логике. Поэтический дискурс прозаического произведения не был, 
разумеется, новостью со времени «Страданий юного Вертера» [4], но поскольку 
произведение Бонавентуры имело непривычную для современников нарративную 
основу, то успеха оно не имело.

Герой «Nachtwachen» стремится к познанию мира, знает о нём практически 
всё, что можно было знать к 1804 г., но это знание приносит ему лишь печаль. 
В отличие от авторов народных книг о Фаусте, которые, в силу низкого образо-
вательного уровня, не имели возможности адекватно представить то знание, за 
которое Фауст продавал душу, Бонавентура представляется ходячей энциклопедией 
современной ему эпохи. Он был необычайно сведущ в достижениях науки своего 
времени, так что его роман представляют собой удивительные панорамы европей-
ской цивилизации первой половины XIX в. В частности, он делает довольно-таки 
обширные экскурсы в биологию, для чего обращается к знаменитому в то время 
английскому автору.

В XVIII в. ученый мир тоже хорошо знал Дарвина, но другого, чем знаем мы ‒ 
Эразма. И он, как и известный нам Дарвин, предполагал связь между человеком 
и обезьяной. Бонавентура пишет: «… согласно доктору Дарвину, прологом к че-
ловеческому роду и его провозвестником является собственно обезьяна, существо, 
бесспорно, куда более бестолковое, нежели просто дурак, а, стало быть, мои 
и ваши мысли и чувства лишь с течением времени несколько утончились и об-
лагородились, хотя они выдают свое происхождение, все еще оставаясь мыслями 
и чувствами, вполне способными возникнуть в голове и сердце обезьяны» [1, 
с. 86‒88]. Теория эта обсуждалась в образованном сообществе как некий курьёз 
и принималась к сведению.

Эразм Дарвин (1731‒1802) ‒ дед Чарлза Дарвина, врач, знаменитый в своё 
время ученый-энциклопедист литератор. Являлся одним из наиболее значимых 
деятелей английского Просвещения. Имел многочисленные научные труды и об-
ширную врачебную практику, состоял последовательно в нескольких браках, 
в том числе гражданских, у него было изрядное количество высокоталантливых 
детей. Сокрушительный дар предвидения не отказывает Бонавентуре, когда он 
предвещает явление другого доктора, способного причислить к предкам человека 
и иных тварей, кроме довольно-таки антропоморфной обезьяны. Бонавентура 
заключает эти свои умозаключения горькой шуткой: «…так как многие люди, 
стоит прикрыть им нижнюю половину лица и рот, расточающий блистательные 
слова, обнаруживают в своих физиономиях броское фамильное сходство особенно 
с хищными птицами, как, например, с ястребами и соколами, да и старинная знать 
могла бы возводить свои родословные скорее к хищникам, нежели к обезьянам, 
что явствует, не говоря уже об их пристрастии к разбою в средние века, из их 
гербов, куда они вводили по большей части львов, тигров, орлов и тому подобных 
диких бестий» [1, с. 86‒88].

Возникает вопрос, а было ли доступно в Германии к моменту выхода в свет 
романа Бонавентуры итоговое произведение первого энциклопедиста из рода 
Дарвинов, поэма «Храм Природы» («The Tample of Nature», опубликована посмер-
тно в 1803 г.), на которое ссылается Александр Викторович Михайлов, в данном 
случае выступающий как комментатор к российскому изданию «Ночных бдений», 
а также и Гулыга? [1, с. 233, 242] На самом деле разница во времени публикации 



190

обеих книг составляла несколько месяцев, но были широко известны другие труды 
Эразма Дарвина, идеи которых предваряли содержание поэмы. Думается, вопрос 
о связи Э. Дарвина и Шеллинга нуждается в уточнении.

Библиографический список
1. Бонавентура. Ночные бдения / Издание подготовили А. В. Гулыга, В. В. Микушевич, 

А. В. Михайлов. – М.: Наука, 1990. – 253 с.
2. Гулыга, А. В. Шеллинг / А. В. Гулыга – М.: Молодая гвардия, 1984. – 317 с.
3. Гулыга, А. В. Кто написал роман «Ночные бдения»? / А. В. Гулыга // Бонавентура. 

Ночные бдения. – М.: Наука, 1990. – С. 199‒232
4. Овчарова, Е. Э. Реминисценции из романа Гете Страдания молодого «Вертера» 

в психологическом и визуально-синтетическом романе Эжена Фромантена «Доминик» / 
Е. Э. Овчарова // Парадигмы культурной памяти и константы национальной идентично-
сти: коллективная монография. – Нижний Новгород: Национальный исследовательский 
Нижегородский государственный университет им. Н. И. Лобачевского, 2020. – С. 646‒653.

Перевезенцева Анна Юрьевна
канд. филол. наук (НИУ «Высшая школа экономики», г. Нижний Новгород, Россия)

aperevezentseva@hse.ru

ОБРАЗ ВИНСЕНТА ВАН ГОГА И ТВОРЧЕСТВО ХУДОЖНИКА 
В РОМАНЕ А. С. БАЙЕТТ «ЖИВАЯ ВЕЩЬ»

В статье раскрываются социально-психологические мотивы в авторском образе великого 
голландского художника Ван Гога в романе английской писательницы А. С. Байетт «Живая вещь».

Ключевые слова: английский роман ХХ века, А. С. Байетт.

Роман британской писательницы Антонии Сьюзен Байетт, «Still Life» (бук-
вально: «Натюрморт», 1985 г.) в русском переводе получил название «Живая 
вещь». Творчество А. С. Байетт характеризуется большим количеством интер-
текстуальных и интермедиальных включений, которые находятся в сложнейших 
взаимоотношениях между собой и, подчиняясь авторскому замыслу, формируют 
смысловое поле текста.

Роман «Живая вещь» входит в «период творчества писательницы, на протя-
жении которого исследуются границы визуального и вербального» [1, с. 186]. В че-
тырёх романах («The Virgin in the Garden», «Still Life», «Babel Tower», «A Whistling 
Woman») тетралогии, так называемого «Квартета Фредерики», А. С. Байетт рисует 
объемную картину жизни Великобритании начала 1950‑х – конца 1960‑х годов. 
Сама автор предпочитала не акцентировать внимание лишь на фигуре героини 
Фредерики Поттер, иронично подметив в интервью, что Фредерика относится 
тому типу людей, которые стремятся заполучить всё внимание («she’s the sort 
of person who would muscle in and try to take it!»). Что касается британской истории 
второй четверти ХХ века, то Байетт в гораздо больше степени сосредоточена на 
интеллектуальных, эстетических и духовных поисках, а также проблемах обра-
зования, семейных взаимоотношений и самоопределения, нежели на политике 
и экономике. Изображение представителей творческой и академической среды 
обуславливает многочисленные обращения к произведениям литературы и изо-
бразительного искусства. Упоминания писателей, художников, а также (в гораздо 
меньшей степени) музыкантов, актёров, режиссёров не только обозначают круг 




