
185

«своего» и «чужого» через механизм внутреннего выбора героя формируется его 
национальная, религиозная, культурная идентичность, а вместе с ней и новая 
идентичность Англии.

Библиографический список
1. Аникин, Г. В., Михальская, Н. П. История английской литературы. Учеб. пособие 

для студентов педагог, ин-тов и фак. иностр. яз / Г. В. Аникин, Н. П. Михальская. – «Высш. 
школа», 1975. – 528 с.

2. Lukács, G. The Historical Novel / G. Lukács. – Boston: Beacon Press, 1963. – 363 p.
3. Малкина, В. Я. Поэтика исторического романа: Проблема инварианта и типология 

жанра / В. Я. Малкина. – Тверь: Твер. гос. ун-т, 2002. – 140 с.
4. Проскурнин, Б. М. Историческая дилогия Хилари Мантел и «память жанра» / 

Б. М. Проскурнин // Филологический класс. – 2016. – № 2. – С. 77–83.
5. Кабанова, И. В. Оценщик рисков: образ Томаса Кромвеля в исторической прозе 

Хилари Мантел / И. В. Кабанова // Известия Саратовского университета. Новая серия. 
Сер.: Филология. Журналистика. – 2013. – Вып. 1. – С. 49–57.

Новокрещенных Ирина Александровна
канд. филол. наук, доцент (Пермский государственный национальный 

исследовательский университет, г. Пермь, Россия)
ira-tabunkina@mail.ru

ГРАФИКА ОБРИ БЕРДСЛИ И ЭПОХА 1890‑х годов 
В ХУДОЖЕСТВЕННО-ЭСТЕТИЧЕСКОЙ КРИТИКЕ  

УИНДЕМА ЛЬЮИСА
В статье прдеставлена концепция интерпретации графических работ О. Бёрдсли в кри-

тических статьях П. У. Льюиса в контексте эстетических исканий в английском искусстве 
к. XIX века.

Ключевые слова: критика; рецепция; Уиндем Льюис; Обри Бердсли; эпоха 1890‑х годов.

Перси Уиндем Льюис (Percy Wyndham Lewis, 1882–1957) – писатель, худож-
ник и теоретик искусства. Творчество Льюиса стало прецедентом для эстети-
ческих дискуссий, положения которых он обсуждал в критических работах по 
живописи и  теории искусства. В  зарубежном литературоведении творчество 
Льюиса изучается широко и список работ колоссален. В российской филологии 
произведения Льюиса стали в фокусе внимания исследователей с 1990‑х гг.: это 
труды Т. Н. Красавченко (1994), И. В. Кабановой (1999, 2003), С. Жуматовой 
(2005), Д. С. Тулякова (2015, 2016, 2017). Рецепция графики Обри Бердсли Уин-
демом Льюисом не изучалась ранее.

Рассуждая о  состоянии современного искусства, Льюис упоминает имя 
художника-графика Обри Винсента Бердсли (Aubrey Vincent Beardsley, 1872–
1898) и  эпоху 1890‑х гг. в  выпусках журнала «Взрыв» («Blast», 1914, 1915), 
в послевоенных статьях, опубликованных в лондонском журнале литературы, 
наук и искусства «Атенеум» («The Athenaeum», 1919–1920), в работах «Враг» 
(«Enemy», 1929) и «Время и человек Запада» («Time and Western Man», 1927). 
О. Бердсли – эстет, денди, известен графическими рисунками в стиле модерн 
к произведениям мировой литературы от античности до XIX в., он оставил раз-
ножанровое литературное наследие. Критический стиль Льюиса отличается «са-
тирическими выпадами» [1, с. 108; 2, с. 17] и резкими суждениями.



186

Льюис определяет особенность черного цвета в графике Бердсли. В заметке 
о немецкой деревянной гравюре автор сначала дает философской-эстетическую 
интерпретацию немецкой гравюры через ассоциации с африканским искусством. 
Гравюра на дереве для немцев имеет такое же значение, как музыкальный ин-
струмент с одной струной для африканцев. Искусство Африки – «прочное, оно 
пронизывает все до деталей, это монотонная стена пространства, ядро жизни 
пронизывает атмосферу Вечности». Затем Льюис противопоставляет черный 
и белый цвет, как «две стихии, отношения которых закреплены ручками двух 
цветов – черной и белой». Соотношением черного и белого немецкие гравю-
ры близки африканскому искусству. Однако в гравюрах черный цвет иной, чем 
у Бердсли. У него черный был не просто чернотой: It is African black. It is not black, 
invaded by colour, as in Beardsley, who was never simple enough for this blackness. 
But unvarying, vivid, harsh black of Africa (Blast, 1914, № 1, p.136).

Льюис подчеркивает влияние Бердсли на английское и европейское изобра-
зительное искусство, отрицая эстетизм и декадентство графика. Английскую 
карикатуру Льюис считает неэффективной, т. к. она является «прямым результатом 
Импрессионизма» и рисования с натуры. Бердсли же преуспел в области «образной 
графики» (imaginative drawing) и оказал «большое влияние, особенно на рисунки 
в лучших зарубежных журналах комиксов». Самые одаренные рисовальщики 
в Германии согласились бы, что влияние Бердсли в последние пятнадцать лет 
больше, чем у любого другого европейского художника (the influence of Aubrey 
Beardsley has been greater than that of any other European artist during the last 
15 years). По мнению Льюиса, незначительное влияние Бердсли в Англии (только 
буквальные имитации) связано с «литературной» стороной его гения, которая 
«была наименее важной и содержала все его современные «декадентские» атри-
буты». Принимая высокую оценку графики Бердсли, Льюис противопоставляет 
его рисунки Джона Булля «утомленному и нейтральному Альбиону» или изобра-
жениям Лорда Китченера Бернардом Партриджем. Бернард Партридж (Bernard 
Partridge, 1861–1945) иллюстративно представляет британского фельдмаршала 
Герберта Китченера (Herbert Kitchener, 1850–1916) на страницах «Панча». Тогда 
как у Бердсли юмористический собирательный образ англичанина Джона Булля 
выполнен как гротескный герой в цилиндре и плаще, с крыльями за спиной и на 
сапогах, с пером и ручкой, несущий в руках рекламу первого выпуска 1895 г. 
журнала «Савой» (Blast. 1915. № 2. P. 79)

Льюис видит преемственность художественного метода Бердсли в произ-
ведениях Огастуса Джона (Augustus Edwin John, 1878–1961), который создавая 
рисунки «коренастых смуглых» людей (stumpy brown people) и испанских цыган 
(archaic and romantic Gitanos and Gitanas), «эксплуатировал» интерес образо-
ванных англичан к экзотике (Blast. 1915. № 2. P. 80–81). В рисунках английской 
художницы-вундеркинда Памелы Бьянко (Pamela Bianco, 1906–1994) Льюис 
находит «печальную расслабленность» (the sad relaxed quality), «несвежесть» 
(a unfresh), «чувствительность» (sensibility) и подражание Бердсли («Childe Art 
and the Naif», 1919–1920).

Однако журнал «Желтая книга», где Бердсли был художественным редак-
тором, Льюис резко характеризует как издание, в  котором представлены «не-
мощная и  зловещая раса дьявольских денди и эротически раздутых дьяволиц 
и их выкидышей (debile and sinister race of diabolic dandies and erotically bloated 
diablesses and their attendant abortions), <…>, которые тиранили (tyrannised) лон-



187

донские умы в  течение нескольких лет». Критик воображает ситуацию, когда 
несколько лет назад в Германии он наблюдал «многие фигуры семейства Берд-
сли, таких же энергичных и похожих на вампиров (vigorous and vampire-like), 
какими они были в каталогах Смитерса [издатель книг c рисунками Бердсли. – 
И.Н.], когда чернила еще не высохли» (Blast. 1915. № 2. P. 70–72). Позже Льюис 
обвинит Бердсли, а вместе с ним и Уайльда (которого в романе «Обезьяны Го-
сподни» (1923–1930) представил уничижительно через физиологичные описа-
ния и акцент на неприглядных сторонах жизни), в том, что они были «главными 
выразителями» пришедшего в 90‑х гг. XIX в. из Франции в Англию «лихорадоч-
ного «дьяволизма»»: …the feverish ‘diabolism’ that flourished in the middle of the 
last century in France, and which reached England in the ‘nineties’, with Oscar Wilde 
and Beardsley as its principal exponents (The Enemy. 1929. № 3. P. 30).

Льюис помещает Бердсли в  контекст европейской живописи XIX–XX вв.: 
в ряд «причудливых» (the Fanciful artist) художников – Гюстава Моро и Уильяма 
Блейка, чье творчество «в такой же степени создано Природой, как кофейные 
чашки или фигура домовладелицы» («The Bulldog eye’s Depredations», 1919–
1920). К одной и той же «фазе европейской чувствительности» (sensibility) Лью-
ис относит Бердсли и геометрического абстракциониста Эрбена, постимпресси-
ниста Гогена и экспрессиониста Модильяни («Nature and the Monster of Design», 
1919–1920).

С девяностыми годами Уайльда и Бердсли Льюис соотносит новизну после-
военного балета Дягилева, восхищаясь экспериментальностью и отмечая пред-
назначенность его для Высокой Богемы: The Russian Ballet is the Nineties of Oscar 
Wilde and Beardsley staged for the High-Bohemia, evolved by  the constellations 
of wars and revolutions of the past ten years. Если ранний русский балет (напри-
мер, «Петрушка» Стравинского) был «археологичен и романтичен», то поздние 
постановки отражают «фазу феминизма, которая нашла выражение в  позоло-
ченной Богеме великих столиц благодаря бесполой моде» (Time and Western 
Man. 1927. P. 49)

Исследуя истоки девяностых годов XIX в., ответственными за «бурные девя-
ностые», за возникновение Уайльда, Бердсли и Саймонса Льюис делает, с одной 
стороны – «научный материализм викторианцев, дух меркантильности и нон-
конформистское надувательство», с другой стороны – ««культурное» еванге-
лие Арнольда и его войну против обывателей». Поэтому возникло очарование 
XVIII веком, Реставрацией, эпохой Августа, и идеализмом греческой культуры. 
Русский балет Дягилева возродил увядший дух «Желтой книги» и дал ему новую 
жизнь: It was a revolt that raised up against the ‘bourgeois’ degeneracy of England 
the charms of the Eighteenth Century, the Restoration, or the Augustan Age, and more 
distantly the idealism of the Greek World. And the Russian Ballet, of the last un-russian 
phase, has revived the faded spirit of the Yellow Book, and given it a new dramatic life 
(Time and Western Man. 1927. P. 51).

Таким образом, упоминания Обри Бердсли в  десятке критических статей 
и глав в книгах на протяжении 1914–1929 гг., обнаруживают неоднозначное от-
ношение Уиндема Льюиса к эпохе девяностых годов XIX столетия и к Бердсли. 
Признавая прежде всего его графический талант, Льюис критикует его декадент-
ство, стоя на позиции маскулинности. Однако признается, что Бердсли гениально 
отразил свою эпоху и ее представителей. Отсылки к Обри Бердсли в статьях жур-
налов «Взрыв» и «Враг», в главах книги «Время и человек Запада» демонстри-



188

руют влияние Бердсли на европейское и английское искусство. Льюис помещает 
Бердсли в широкий контекст изобразительного искусства рубежа XIX–XX  вв. 
и ставит его достижения в графике рядом с постимпрессионизмом и экспресси-
онизмом. Высоко оценивая новаторство Бердсли, он видит в  поздних балетах 
Дягилева его живое продолжение, отмечая их специфику.

Библиографический список
1. Красавченко, Т. Н. Английская литературная критика XX века / Т. Н. Красавченко. – 

М.: ИНИОН, 1994. – 282 с.
2. Кабанова, И. В. Английский роман тридцатых годов XX века / И. В. Кабанова. – 

Саратов: Изд-во Сарат. ун-та, 1999. – 99 с.

Овчарова Екатерина Эдуардовна
канд. экон. наук, доцент (г. Санкт-Петербург, Россия)

ekbs@yandex.ru

НАУЧНАЯ ПАРАДИГМА ЭРАЗМА ДАРВИНА В РОМАНЕ 
БОНАВЕНТУРЫ «НОЧНЫЕ БДЕНИЯ» («NACHTWACHEN», 1805)

В этой статье идёт речь о романе Бонавентуры «Ночные бдения» В какой-то мере это 
роман воспитания, заканчивающийся полным разочарованием повзрослевшего героя абсолют-
но во всём Герой «Nachtwachen» стремится к познанию мира, знает о нём практически всё, 
что можно было знать к 1804 г., но это знание приносит ему лишь печаль. В частности, он 
делает довольно-таки обширные экскурсы в биологию, для чего обращается к знаменитому 
в то время английскому автору Эразму Дарвину (1731‒1802), деду Чарлза Дарвина. Это был 
врач, знаменитый в своё время ученый-энциклопедист литератор. Он предполагал связь между 
человеком и обезьяной.

Ключевые слова: Бонавентура, Эразм Дарвин, «Ночные бдения», «Храм Природы».

В этой статье идёт речь о романе Бонавентуры «Ночные бдения» («Nachtwachen», 
1805). Бонавентура – это псевдоним, он не раскрыт до сих пор, и вряд ли 
когда-нибудь это произойдёт. В качестве автора романа достаточно долго рас-
сматривался философ Фридрих Шеллинг. Собственно, Бонавентура и есть псев-
доним Шеллинга, под которым философ к моменту выхода романа уже напечатал 
четыре стихотворения в «Альманахе муз на 1802 год». Таким образом, в этой 
атрибуции долго не было никакого сомнения, она была указана и в литературных 
справочниках первой половины XIX в. Но поскольку сам Шеллинг по какой-то 
причине весьма настойчиво отрицал своё авторство – есть сведения, что философ 
скупал экземпляры романа для уничтожения и говорил знакомым, что не хочет 
даже слышать о романе, то постепенно вопрос сделался дискуссионным, и к концу 
XIX в. никакой уверенности в правильности его решения уже не было. Авторство 
приписывали целому ряду известных писателей. Тем не менее российский биограф 
философа, Арсений Владимирович Гулыга, был убеждён в том, что произведение 
создано Шеллингом, поэтому включил в биографию философа подробный пере-
сказ романа Бонавентуры [2, с. 133–148]. Впрочем, в статье к русскому изданию 
романа 1990 г. сам же Гулыга указывает еще на одного возможного автора – или 
соавтора, Каролину Шеллинг, жену философа [3].

В какой-то мере это роман воспитания, заканчивающийся полным разочаро-
ванием повзрослевшего героя абсолютно во всём – и такой исход представляется 
вполне логичным завершением причудливо развивающегося действия. Рассказ 




