
157

Список использованных источников
1. Думитреску, А. Что такое метамодернизм и зачем нам это знать? / А. Думитреску. – 

URL https://newochem.ru/kultura/chto-takoe-metamodernizm-i-zachem-nam-eto- znat/. (дата 
обращения: 07.07.2025)

2. Янагихара, Х. Маленькая жизнь / Х. Янагихара. – М: Изд-во АСТ: CORPUS, 2024. 688 с.

Логиш Сергей Васильевич
канд. филол. наук, доцент (Белорусский государственный университет,  

г. Минск, Беларусь)
belpaese2000@gmail.com

«РУССКИЙ СЛЕД» В ТВОРЧЕСТВЕ ТОМАЗЗО ЛАНДОЛЬФИ
Русская литература оставила существенный след в творчестве Т. Ландольфи. Он стал 

одним из лучших переводчиков русской классики на итальянский язык в ХХ веке и смог инте-
грировать ее философско-эстетические и художественные элементы в ткань собственных 
произведений.

Ключевые слова: итальянская литература; Томмазо Ландольфи; литературная рецепция.

Творчество Томмазо Ландольфи (1908–1979), одного из значительных ита-
льянских писателей ХХ века, только в последние десятилетия стало объектом 
пристального изучения, преимущественно у себя на родине. Его произведения 
многослойны, насыщены аллюзиями и символикой, часто интертекстуального 
характера, позволяющими говорить о его связях (на уровне образа, сюжета, сти-
ля) с другими европейскими литературами, в число которых входила и русская.

Именно русская литература (и через нее культура) вошли в творческую судь-
бу писателя в самом начале его творчества, – точнее, еще в студенческие годы, 
когда он начал учить русский язык и избрал темой для дипломного сочинения 
творчество Анны Ахматовой. С этого времени он исследует русскую словесность 
в различных плоскостях, как переводчик и собственно писатель.

1. Ландольфи стал одним из первых постоянных переводчиков русской ли-
тературы в Италии: еще в начале века знакомство с произведениями русских 
писателей происходило чаще всего через переводы на другие языки. К переводу 
Ландольфи обратился в 1930‑е гг., став одной из важных фигур «десятилетия 
перевода» в Италии, когда в рамках идеологических установок фашистского 
режима был принят официальный курс на «итальянизацию» и были резко огра-
ничены контакты с зарубежной литературой и культурой. На долгие годы, под 
влиянием различных обстоятельств, перевод стал его вторым «ремеслом», наряду 
с писательским. Ландольфи привлекает преимущественно русская литература 
XIX века, при этом особое предпочтение он отдает произведениям А. Пушкина, 
Н. Гоголя и Ф. Достоевского, хотя за несколько десятилетий (с 1930‑х до конца 
1960‑х) им были переведены тексты (проза и поэзия) едва ли не всех основных 
русских авторов этой эпохи (М. Лермонтова, И. Тургенева, Л. Толстого, Ф. Тют-
чева, М. Салтыкова-Щедрина. А. Чехова, И. Бунина). Работ по теории перевода 
писатель не оставил, однако о его методе можно судить по некоторым рецензиям 
и предисловиям, особенно в 30–40‑е годы. «В более чем буквальной своей версии 
я скрупулезно сохранил… все особенности или несовершенства текста, сти-
листические, синтаксические и иные. Частые повторы, когда они не служат 
для создания простой манеры повествованию, нерешительность и условность 



158

контекста, в котором они встречаются, и все другие характеристики… по-
казывают, что у Толстого не было ни времени, ни желания отправлять эти 
произведения на беспощадную шлифовку. Но мне не показалось, что их следует 
переделывать,» [1, р. 7] – пишет он о переводе рассказов Л. Толстого.

Первыми для Ландольфи-переводчика и стали переводы некоторых рассказов 
Л. Толстого, опубликованные в 1934 г., а в 1942 г. вышел перевод «Петербург-
ских повестей» Н. Гоголя. Семью годами позже появилась антология переводов 
«Русские писатели» (Narratori russi), подготовленная совместно с переводчиком 
и филологом-русистом Этторе Ло Гатто, в которую вошли произведения А. Пуш-
кина, Н. Гоголя, И. Тургенева, Л. Толстого, Ф. Достоевского и И. Бунина, многие 
из которых впервые стали доступны на итальянском языке. В 1950–60‑е годы 
Ландольфи является фактически ведущим переводчиком русской литературы 
в стране, но начинает тяготиться этим ремеслом, поскольку вынужден заниматься 
им в ущерб собственно литературному творчеству.

Очень значительны заслуги Ландольфи и в переводе русской поэзии. Ему 
принадлежат большой корпус переведенных текстов А. Пушкина, М. Лермон-
това, Ф. Тютчева, многие из которых впервые появились на итальянском языке. 
О собственном понимании поэтического перевода в одной из своих рецензий 
Ландольфи писал: «Правильно перевести поэта – значит передать не только, 
даже не столько букву, сколько метрические модуляции и флексии, отношения, 
обстановку и в мельчайших подробностях музыкальные и прочие переходы. Это 
значит не столько воспроизвести контекст, сколько передать контекст гармо-
нично… Вариант, который пытается пренебречь этими элементами или стре-
мится переложить их согласно законам и традициям другого языка, – это уже 
прозаическая версия». [2, p. VIII]. Скрупулезный филологический подход к тексту, 
к передаче его тончайших нюансов и оттенков смысла, отказ от рифмы, ушедшей 
из итальянского поэтического языка, изменение ритмического рисунка стиха по-
зволили Ландольфи воссоздать русскую поэзию таким образом, чтобы она была 
совершенно естественна в итальянском звучании, не утрачивая оригинальности.

2. Ландольфи никогда не был в России и не выказывал намерений ее посетить. 
Эта страна осталась для него фантазией, вымыслом, в основе которого лежала 
русская культура XIX века. Источником ее познания стали литературные тексты, 
создававшие некое идеальное пространство: реальность преломлялась дважды. 
Ее идеальное художественное измерение перекликалось и с мировосприятием 
писателя, его способом изображения реальности как таковой, и с отраженными 
в ней обстоятельствами собственного существования. «Ландольфи бессозна-
тельно усваивает образы русской литературы, русского характера, которые 
становятся частью его образа жизни. Тип лишнего человека, то есть нищего 
дворянина во всех его вариациях, является своего рода зеркалом, в которое он 
будет продолжать смотреться на протяжении всей своей жизни», – отмечает 
критик Дж. Маккари [3, p. 295].

Ландольфи воспринимает русскую литературу как отдельное измерение, как 
подвижную «мозаику», которая не укладывается в привычные схемы, но от-
ражает форму собственного бытия, очень часто непредсказуемую, неуловимую, 
находящуюся в непрестанном движении, превращении, – в то же время оставаясь 
источником литературного вдохновения.

Игра и  фатум как элементы этого мира ощутимо привлекают писателя 
в русских авторах и тематически ассимилируются в его собственном творче-



159

стве. Непредвиденность обстоятельств, незавершенность действий (либо их 
интенциональность) с финалом, выходящим за рамки привычного простран-
ства и времени, существующего лишь в воображении, – все эти черты можно 
найти у тех русских авторов, которые были особенно близки Ландольфи. Мотив 
игры, случая, фатума в «Пиковой даме», страсти и смерти в «Маленьких тра-
гедиях» А. Пушкина, азарт как страсть в  «Игроке» Ф. Достоевского, загадка 
уничтожения второго тома «Мертвых душ» и сама судьба Н. Гоголя содержат 
сюжетные элементы и  тематику «недосказанности», тайны, фантастического 
и мистического, в более широком плане, которое присутствует во многих тек-
стах писателя.

Наиболее заметные следы влияния русской литературы на Ландольфи ощутимо 
уже с первых новелл, написанных в 1930‑е гг. Так, его первая новелла «Мария 
Джузеппа» (Maria Giuseppa, 1930) – это «в миниатюре» та же история, которая 
лежит в основе повести Ф. Достоевского «Записки из подполья»).

Повесть «Раковая королева» (Cancroregina, 1950) написана в форме монолога, 
дневниковых записей героя, постепенно уходящего в безвозвратное одиночество 
безумия. Механизм повествования и трансформации безымянного персонажа 
недвусмысленно напоминают историю чиновника Поприщина из гоголевских 
«Записок сумасшедшего», хотя и с иным финалом.

Новелла «Жена Гоголя» (La moglie di Gogol’, 1954), несмотря на общий 
сюрреальный характер рассказанной в ней истории, представляется как почти 
дружеское, «задушевное» воссоздание деталей из глубоко частной, интимной 
жизни писателя, причем за образом рассказчика Фомы Паскалыча Ландольфи 
автор вводит в повествование и самого себя (Фома Паскалыч – это имя самого 
автора: Tommaso Pasquale, по имени отца Паскуале). Язык и стиль рассказа под-
робнейшим образом, на уровне лексики и синтаксиса, «имитируют» механизмы 
повествования самого Гоголя.

Новелла «Немая» (La muta, 1964) уже в названии перекликается с повестью 
Ф. Достоевского «Кроткая» (в переводе – La mite). В обоих произведениях одной 
из главных звучит тема палача и жертвы, повествование ведется от первого лица 
и представляет собой монолог убийцы.

У повести «Оттавио из Сен-Венсана» (Ottavio di Saint-Vincent, 1958) сложно 
найти русский «аналог». Главная героиня, русская графиня, назначает себе воз-
любленного, который должен играть русского аристократа. По происхождению, 
самозванец Оттавио также воспринимается как русский аристократ. Тема игры 
и непредсказуемости судьбы по воле писателя реализуется через «русских» персо-
нажей, пришедших из воображаемого «русского» измерения, которое Ландольфи 
себе создал.

Томмазо Ландольфи, безусловно, был одним из многих итальянских писа-
телей, испытавших влияние русской литературы, однако его роль в рецепции 
и распространении русской словесности в Италии более значима. Восприняв ее 
неопосредованно благодаря знанию русского языка, он создал обширный корпус 
художественных переводов, актуальных и в настоящее время. Художественное 
многообразие произведений русской классической литературы было переосмысле-
но и в его писательском творчестве на концептуальном, тематическом и образном 
уровне. Процесс подобного переосмысления, сложной авторской трансформации 
поспособствовал тому, что творчество Ландольфи стало ярким явлением в ита-
льянской и европейской литературе ХХ века.



160

Библиографический список
1. Landolfi, Tommaso. Inediti di Leone Tolstoj // «Occidente», a. III. – Vol. VII. – Aprile-

giugno, 1934.
2. Landolfi, Tommaso. Recensione a Renato Poggioli, La violetta notturna. Antologia di 

poeti russi del Novecento // «Meridiano di Roma», a. II, n. 35. 29 agosto 1937. Р. VIII.
3. Maccari, Giovanni. Deboli trasparimenti di sott’acqua / Tommaso Landolfi. I russi. Ediz. 

digitale. – Milano: Adelphi, 2022.

Любеева Светлана Васильевна
канд. филол. наук, доцент (Московский городской педагогический университет, 

г. Москва, Россия)
lyubeevasv@mgpu.ru

ФЕНОМЕН МЕЖПОКОЛЕНЧЕСКОЙ ТРАВМЫ  
В РОМАНЕ И. МАКЬЮЭНА «ЧЕРНЫЕ ПСЫ»

Настоящая статья посвящена феномену межпоколенческой травмы – глубокой эмоци-
ональной памяти, которая передается от поколения к поколению и формирует осознание 
травмы как наследия.

Ключевые слова: межпоколенческая травма, трансгенерационная травма, проблема по-
колений, И. Макьюэн, «Черные псы».

Объектом для рассмотрения феномена межпоколенческой травмы может 
послужить роман современного британского писателя И. Макьюэна «Черные 
псы» (Black Dogs, 1992). В своем пятом романе британский прозаик обращается 
к исследованию фундаментальных противоречий человеческой природы, рас-
крываемых сквозь призму межпоколенческой динамики. Повествование ведется 
от лица Джереми (Jeremy), представителя послевоенного поколения, именуемого 
«поколением бумеров» (1946–1960) [3]. Главный герой приступает к изучению 
семейного прошлого своей супруги Дженни Тремейн (Jenny Tremaine), берясь 
за написание мемуаров, посвященных драматичным обстоятельствам жизни её 
родителей. Джун и Бернард Тремейн (June and Bernard Tremaine) принадлежат 
к так называемому «поколению традиционалистов» (1920–1940), которое непо-
средственно столкнулось с жестокими реалиями Второй мировой войны.

Использование символического образа черных собак, вынесенного в назва-
ние романа, служит мощным инструментом исследования глубинных страхов 
и психологических травм, передающихся от поколения к поколению. В этом 
образе воплощаются коллективные страхи поколения, вызванные травматиче-
скими историческими событиями второй половины XX века: последствиями 
Второй мировой войны, ужасами концентрационных лагерей, крахом коммуни-
стических иллюзий и падением Берлинской стены в 1989 году. Все эти события 
находят отражение в художественной ткани повествования, создавая атмосферу 
напряжения и неопределенности, столь характерную для исторического периода, 
изображаемого автором.

Роман «Черные псы» представляет собой уникальное сочетание художествен-
ного повествования и интеллектуальной рефлексии, акцентируя внимание на 
тематике поколенческих травм и экзистенциальных конфликтов. Отсылка к эссе 
Артура Кёстлера «Йог и комиссар» [1], написанного в 1942 году, добавляет тексту 
дискурсивный характер, сближающий его с эссеистикой. Центральная дихотомия 




