
139

Spillcorn Creek, Sylva, Walhalla) создает в произведении особый Аппалачский 
хронотоп, который, однако, расширяется за счет интертекстуальных включений 
и перекличек. Все это позволяет автору не только воссоздать аутентичную ат-
мосферу Аппалачской глубинки, но и выйти за рамки «местного колорита» и за-
тронуть значимую нравственную, социальную и экологическую проблематику.

Библиографический список
1. Rash, R. Something Rich and Strange / R. Rash. – New York: Ecco, 2015. – 434 p.
2. Palleau-Papin, F. «Their Ancient, Glittering Eyes»: A Story of Hieratic Vision / F. Palleau-

Papin // Journal of the Short Story in English. – 2020. – № 74. – P. 39–52. – URL: http://journals.
openedition.org/jsse/3040 (date of access: 02.08.2025).

3. История осетровых рыб // Алуштинский аквариум. – URL: https://alushta-aqua.ru/
novosti/istoriya-osetrovyix-ryib/ (дата обращения: 10.07.2025).

4. Последнего балтийского осетра выловили в Беларуси в 1952 году. Что и когда из-
менило фауну белорусских водоемов? // Смартпресс. – URL: https://smartpress.by/idea/
zoo/48044/ (дата обращения: 02.08.2025).

Кузменкова Тамара Михайловна
преподаватель-стажёр (Полоцкий государственный университет 

им. Евфросинии Полоцкой, г. Полоцк, Беларусь)
t.kuzmenkova@psu.by

ТРИАДА «КРАСОТА–ИСКУССТВО–ЖИЗНЬ» 
В СТИХОТВОРЕНИЯХ В ПРОЗЕ О. УАЙЛЬДА

В статье раскрываются специфика художественного воплощения ключевых концептов 
О. Уайльда «красота», «искусство» и «жизнь» нашли в сборнике «Стихотворения в прозе» 
(1894).

Ключевые слова: аксиологические установки, О. Уайльд, стихотворения в прозе, «чистое 
искусство», эстетизм.

Творчество О. Уайльда (Oscar Fingal O’Flahertie Wills Wilde, 1854–1900) стало 
отражением культурного, социального и политического положения Англии на 
рубеже веков. Категории «красота», «искусство» и «жизнь» нашли в творчестве 
О. Уайльда специальные художественные средства выражения, связанные с си-
стемным использованием различных изобразительно-выразительных средств 
(эпитетов, метафор, сравнений, гипербол, образов-символов, аллюзий), которые 
легли в основу его парадоксов, ставших не столько языковым приёмом, обеспе-
чившим своеобразный игровой момент, но и способом постижения многогранной 
реальности.

Стихотворение в прозе – это лирическое произведение в прозаической фор-
ме, которое имеет небольшой объем, повышенную эмоциональность, обычно 
бессюжетную композицию, общую установку на выражение субъективного впе-
чатления или переживания. Отсутствует метр, ритм, рифма [1, с. 1039]. Сборник 
стихотворений в прозе для О. Уайльда стал итогом его творческой эволюции, он 
обновил концепцию эстетизма, говоря о том, что подлинное искусство не может 
существовать вне жизни, для которой свойственны морально-этические дилем-
мы, а истинная красота немыслима без сострадания. Уайльд выстраивает триаду 
«красота-искусство-жизнь» как единую систему, где искусство, пройдя через 
страдания, обретает подлинную глубину, а жизнь, осмысленная через призму 



140

красоты и нравственности, перестает быть бессмысленным движением между 
скорбью и грехом.

В 1894 г. автор выпускает сборник «Poems in Prose», в который входит шесть 
произведений: «Художник» («The Artist»), «Ученик» («The Disciple»), «Творящий 
благо» («The Doer of Good»), «Учитель мудрости» («The Teacher of Wisdom»), 
«Учитель» («The Master»), «Чертог Суда» («The House of Judgement»). В сбор-
нике преобладают стихотворения на библейскую тематику (4 из 6), которые за-
трагивают вопросы взаимодействия бога и человека. Остальные стихотворения 
выделяются: «Художник» поднимает тему силы искусства, «Ученик» – нарцис-
сизма.

В стихотворении «Художник» Уайльд использует метафоры и символы, ко-
торые раскрывают сущность искусства. «Удовольствия, которое длится лишь 
мгновение»8 [2, с. 1203] – метафора олицетворяющая мимолетность счастья и эфе-
мерность радости. «Скорби, которая длится вечно»9 [2, с. 1203] – метафора вечного 
страдания. По средствам этих двух образов Уайльд говорит о природе искусства, 
о том, что оно рождается из страдания и при этом дарит лишь краткий миг на-
слаждения и красоты. Мы видим здесь декадансную идею о том, что процесс 
умирания близок к процессу создания искусства. Здесь также появляется образ-
символ «огонь», обозначающий как разрушение, так и новое начало.

В этом произведении границы между непостоянным и вечным размываются.. 
Образ вечной скорби уступает место временному наслаждению. Скорбь и удоволь-
ствие переплетены, и одно не может существовать без другого. Таким же образом 
связаны вечность и мгновение. Вечная печаль и кратковременное удовольствие 
будут поочередно сменяться. Так О. Уайльд показывает, что гедонизм – не един-
ственная истина.

В  стихотворении «Ученик» мы видим аллюзию на древнегреческий миф 
о Нарциссе, которой погиб из-за любви к собственной красоте. Уайльд интер-
претирует миф и рассуждает о том, что самолюбование и самовосхваление при-
сущи многим. Пруд – это образ-символ, отражающий не только внешность, но 
и душу. Он также указывает на иллюзорную любовь: Нарцисс любит своё от-
ражение, а пруд – отражение своей красоты в глазах Нарцисса. Увидев смерть 
Нарцисса, пруд не стал скорбеть, он не понял истинной причины смерти. На-
оборот, он горевал, так как утратил возможность видеть подтверждения своей 
красоты: «Но я любил Нарцисса потому, что, когда он лежал на моем берегу 
и всматривался в меня, в зеркале его глаз я видел отражение моей собствен-
ной красоты»10 [2, с. 1206]. В фразе «Но разве Нарцисс был прекрасен?»11 [2, 
с. 1206] проявляется парадоксальность мышления автора: пруд, который лучше 
всех знал красоту Нарцисса, сомневается в ней, ведь он ее просто не замечал. По 
мнению О. Уайльда, любовь часто оказывается романтическим чувством к соб-
ственному отражению в другом человеке.

Стихотворение «Учитель мудрости» напоминает притчу, для которой харак-
терна условность места и времени. Уайльд не дает название города и вводит 
абстрактные образы учителя и разбойника. Основой данной притчи становятся 

8  «The pleasure that abideth for a moment» [3, p. 6].
9  «The sorrow that endureth for ever» [3, p. 6].
10  «But I loved Narcissus because, as he lay on my banks and looked down at me, in the mirror of his 

eyes I saw ever my own beauty mirrored» [3, p. 8].
11  «But was Narcissus beautiful» [3, p. 8].



141

парадоксальные уроки, которые Уайльд дает читателю: мудрость нельзя передать, 
не потеряв ее, ведь «тот, кто делится мудростью, ворует у самого себя»12 [2, 
с. 1211]. Лирический герой также отмечает, что эти знания «более драгоценны, 
чем весь пурпур и жемчуга на свете»13 [2, с. 1212]. Делясь мудростью с другими, 
Отшельник предоставлял не только знания о Боге, но и раздавал по крупицам свою 
жизнь: «теперь вера покидает его из-за множества тех, кто уверовал в него»14 
[2, с. 1211]. Второй урок – любовь к Богу важнее знаний о нем. Решив больше не 
делится своей мудростью, Отшельник дарует последний мысль ради спасения 
души Разбойника от Города Семи Грехов. Отшельник погибает, но в награду 
получает «совершенную любовь». О. Уайльд снова обращается к идее о том, 
что самопожертвование – это путь к познанию блага, которое получает человек 
за бескорыстные поступки и добрые побуждения.

О. Уайльд, последовательно реализуя идеи эстетизма, создал сюжет, который 
наполнен аллюзиями и символами. «Гора», «пустыня» и «отшельничество» ал-
люзивно отсылают к библейским пророкам, таким как Моисей на Синае, Илия 
в пустыне и Иоанн Креститель. «Город Семи Грехов» – аллюзия на Вавилон или 
Содом, символ греховного мира. «Пурпур» и «Жемчуга» становятся символом 
мирских богатств, противопоставленных духовному знанию. Символом греха 
и искушения стали «алые ветра города», которые завлекают людей в город. «Пу-
стыня» также стала символом испытаний и откровений.

В стихотворении «Творящий Благо» Уайльд обращается к образу города, 
который связан с образом общества с его противоречиями: радостью, грехом, 
исцелением и скорбью. Здесь также появляется образ врат, символизирующих 
границу между внешнем и внутренним миром, между духовным и мирским. 
Христос в стихотворении выступает в качестве спасителя, который простил грехи 
людей и подарил им новую жизнь. Несмотря на полученный шанс, они продол-
жают греховный путь. Одна из грешниц ответила Христу так: «Ты же простил 
мои грехи, а мой путь – это путь удовольствий»15 [2, с. 1204]. Уайльд показал, 
что попытки даровать искупление и облегчить страдания не помогут стать лучше 
и не исправят души. Наоборот, один раз простив грехи, люди почувствуют без-
наказанность, они продолжат идти по пути удовольствия и греха.

Образ юноши, которого воскресил Христос, является декадентским. Умерев, 
Юноша получил свободу и познал суть красоты, которою нельзя постичь на земле. 
Вернувшись к жизни, он лишился истинного блага: «Некогда я был мертв, а ты 
воскресил меня. Что еще мне остается, кроме скорби и рыданий?»16 [2, с. 1205].

В стихотворении «Чертог Суда» представлена аллюзия на Страшный суд: 
«В Чертоге Суда царило безмолвие, и человек предстал нагим перед Богом»17 [2, 
с. 1208]. Слова – «Предстал нагим перед Богом» – стали символ абсолютной ис-
кренности и отсутствия масок Человек, совершив множество грехов, не отрицает 
их. «Твои кумиры были не из золота или серебра, что неподвластно тлению, но из 
бренной плоти»18 [2, с. 1208]. В контраст данным словам выступает фраза – «Куми-

12  ««Who giveth away wisdom robbeth himself» [3, p. 15].
13  «It is more precious than all the purple and the pearls of the world» [3, p. 16].
14  «That his faith was leaving him by reason of the number of those who believed in him» [3, p. 15]. 
15  «But you forgave me my sins, and the way is a pleasant way» [3, p. 7].
16  «But I was dead once, and you raised me from the dead. What else should I do but weep?» [3, p. 9].
17  «And there was silence in the House of Judgment, and the Man came naked before God» [3, p. 11].
18  «Thine idols were neither of gold nor of silver that endure, but of flesh that dieth.» [3, p. 11].



142

ры из плоти», которая символизирует поклонение не божественному, а плотскому. 
Образы «Рая» и «Ада» отражают состояние души: человек не может принять ни 
наказание, ни милость, потому что уже живет вне этих категорий. Уайльд ука-
зывает на то, что жизнь – это ад: « – Несомненно, ты отправишься в ад. Именно 
в ад я отправлю тебя. «…» – Ты не можешь этого сделать! «…» – Потому что 
я всегда жил в аду»19 [2, с. 1209]. Познать рай для человека, которой не видел 
истинной красоты, невозможно. Согласно О. Уайльду, истинная красота – это 
красота души, которая достигается через сострадание, добро и самопожертвова-
ние. В стихотворении человек отказывается от места в раю, объясняя это тем, что 
«никогда и нигде не мог представить такого места»20 [2, с. 1209].

Проанализировав стихотворения в прозе, можно заметить, что автор отделяет 
свою позицию и от лирического героя, и от читателя. Уайльд использует диало-
гическую форму построения стихотворений в прозе, которая создаёт конфликт 
внутри текста, за счет чего происходит развитие героев и усиливается драмати-
ческий эффект.

Данные стихотворения опубликованы в 1894 г., и они являются последни-
ми произведениями, которые Уайльд пишет до тюрьмы. Сравнивая их с более 
ранними работами, можно увидеть, как у автора меняется отношение к жизни, 
красоте и искусству. В данном сборнике он говорит с читателем о морали, не 
скрывая мысли за фантастическим сюжетом. Уайльд продолжает размышления 
о превосходстве искусства над жизнью, но в более серьезной форме. Здесь нет 
«пустой» красоты и превознесения искусства над жизнью. Жизнь и внутренняя 
духовная красота стали основой мировоззрения Уайльда, если раньше искус-
ство и красота выполняли как эстетическую, так этическую функцию, то здесь 
мы видим, как два понятия стали на один уровень с жизнью. Уайльд показал, 
что искусство и  красота без духовной основы ведут к  разрушению. Красота 
становится маской порочности и искушения, искусство создает иллюзию пре-
красной жизни, которая, в свою очередь, прячет пустоту и холод, а жизнь – это 
бессмысленное движение между скорбью и грехом. Автор показывает, что без 
духовного начала, красота и искусство не имеют смысла, а без них – в жизнь 
теряет свое значение. В данных стихотворениях жизнь стала во главе и обрела 
смысл. Автор пришел к тому, что искусство и красота могут быть такими же 
низменными, как и сама жизнь (Рис. 1).

красота искусство

жизнь

Рис. 1. – Взаимосвязь категорий «красота», «искусство», «жизнь»

19  «Surely I will send thee into Hell. Even into Hell will I send thee. «…» Thou canst not. «…» Because 
in Hell have I always lived» [3, p. 12].

20  «Because never, and in no place, have I been able to imagine it» [3, p. 12].



143

Библиографический список
1. Гаспаров, М. Л. Стих в прозе / М. Л. Гаспаров // Литературная энциклопедия терми-

нов и понятий / Главный редактор и составитель А. Н. Николюкин. – М.: НПК «Интелвак», 
2001. – С. 1039.

2. Уайльд, О. Полное собрание прозы и драматургии в одном томе / Пер. с англ. – М.: 
АЛЬФА-КНИГА, 2008. – 1263 с.

3. Wilde, O. Poems in prose / O. Wilde. – London, England: Black Cat, 1984. – 21 p.

Курилов Юрий Геннадьевич
канд. филол. наук, доцент (Белорусский государственный университет,  

г. Минск, Беларусь)
jura87@tut.by

«ЯБЛОНЕВЫЙ САД» РАЙНЕРА МАРИИ РИЛЬКЕ 
В КОНТЕКСТЕ РАННЕЙ ЛИРИКИ СТЕФАНА ГЕОРГЕ

В статье рассматривается влияние поэзии Р. М. Рильке на раннюю лирику ключевой фигуры 
немецкого символизма, неоромантизма, эстетизма и импрессионизма С. Георге.

Ключевые слова: Рильке; Георге; символизм; сад; парк.

Стефан Антон Георге (Stefan Anton George, 1868–1933) – ключевая фигура 
символизма, неоромантизма, эстетизма и импрессионизма в Германии. В начале 
творческого пути поэт писал стихотворения в рамках концепции «искусство для 
искусства» («l’art pour l’art») и испытал значительное влияние французского сим-
волизма, в особенности, эстетических взглядов и творческих озарений Стефана 
Малларме (Stéphane Mallarmé, 1842–1898) и Поля Верлена (Paul Marie Verlaine, 
1844–1896). Однако не стоит забывать и о немецком влиянии: философия Артура 
Шопенгауэра (Arthur Schopenhauer, 1788–1860), художественные поиски Нова-
лиса (Georg Friedrich Philipp Freiherr von Hardenberg, 1772–1801), творчество 
и теоретические работы Рихарда Вагнера (Wilhelm Richard Wagner, 1813–1883), 
сочинения Фридриха Ницше (Friedrich Wilhelm Nietzsche, 1844–1900). Поэтому 
показательной представляется мысль французского исследователя К. Давида 
(C. David): «Георге на окольных французских путях вновь отыскал традицию 
своей страны» [1, с. 51] (Здесь и далее перевод мой. – Ю. К.).

В начале ХХ в. Георге постепенно уходит от эстетики «искусства для ис-
кусства» и создает особое общество «Круг Стефана Георге». Первоначально это 
творческое объединение задумывалось как школа для молодых поэтов, которые 
будут получать ценные уроки от Мастера – основателя союза. С течением времени 
«Круг Стефана Георге» превратился из «педагогической провинции» в один из 
значимых центров культурной и политической жизни Германии.

Творчество Георге оказало влияние на художественные поиски Гуго фон 
Гофмансталя (Hugo von Hofmannsthal, 1874–1929), Георга Тракля (Georg Trakl, 
1887–1914) и  других немецкоязычных поэтов. Райнер Мария Рильке (Rainer 
Maria Rilke, 1875–1926) не стал исключением и на раннем этапе творческого 
пути соотносил себя с вождем немецких символистов. Сохранилась переписка 
двух поэтов, состоявшая их нескольких писем, австрийский лирик написал два 
«посвящения» немецкому символисту в  1897  году, присутствовал на чтениях 
Георге. Рильке высоко оценил сборник «Год души» («Jahr der Seele», 1897) и от-
метил в письме: «По  моему мнению, воздействие стихотворений Георге, как 




