
94

М. Турнье выворачивает наизнанку классическую историю, рассказанную 
Д. Дефо, придавая ей современный смысл: у него природа побеждает цивилиза-
цию, воспитатель превращается в воспитуемого, культура отступает под натиском 
первобытного мышления как более органичного, естественного. И если роман 
Д. Дефо был гимном рождающемуся индустриальному обществу, роман М. Турнье 
отрицает основы этого общества, возлагая надежды на возможность обновления 
человека, возвращения к истокам.

Герой М. Турнье обретает путь к мифической свободе только благодаря Пят-
нице, отказавшись от «безумия» культуры и истории, вернувшись к детской наи-
вности дикаря, к «…состоянию равновесия, что предшествует культуре». Таким 
образом, М. Турнье, в противовес рационалистической, просветительской фигуре 
Д. Дефо, создал нового дикого и свободного от угнетающей цивилизации Робинзо-
на. Произведения М. Турнье интертекстуальны, однако он стремился к сведению 
воедино образа и сути. Для него роман – это художественное исследование со-
временного мира при помощи неомифа – культурологической переработки мифа, 
когда произведение может являться мифопоэтическим.

Библиографический список
1. Пьянзина, В. А. Авторский миф как жанр современной литературы / В. А. Пьянзина 

// Universum: филология и искусствоведение. – 2017. – № 9 (43). URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/avtorskiy-mif-kak-zhanr-sovremennoy-literatury.

2. Лосев, А. Ф. Диалектика мифа / А. Ф. Лосев. – М.: Правда, 1990. – 429 c. URL: www.
litmir.me/br/?b=61871&p=1.

3. Борунов, А. Б. Авторский миф в современном постмодернистском романе / А. Б. Бо-
рунов, Е. В. Шерчалова // Филологический класс. – 2021. – № 3. URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/avtorskiy-mif-v-sovremennom-postmodernistskom-romane.

4. Ржевская, Н. Ф. Мишель Турнье / Н. Ф. Ржевская // Французская литература 1945–
1990. – М.: Наследие, 1995. – С. 666–677.

5. Делёз, Ж. Что такое философия? / Ж. Делёз, Ф. Гваттари. – М.: Академический 
проект, 2009. – 261 с.

6. Турнье, М. Пятница, или Тихоокеанский лимб: роман / Мишель Турнье; [Пер. с фр. 
И. Я. Волевич]; [Послесл. Ж. Делеза]. – СПб.: Амфора, 1999. – 301 с.

7. Французская литература 1945–1990 / под ред. Н. И. Балашова. Рос. Акад. наук, Ин-т 
мир. лит. – М.: Наследие, 1995.

8. Делёз, Ж. Мишель Турнье и мир без другого / Ж. Делёз // Турнье М. Пятница, или 
Тихоокеанский лимб. – СПб.: Амфора, 1999. – С. 282–302.

9. Абрамова, И. Ф. Робинзон Крузо в интерпретации Мишеля Турнье / И. Ф. Абрамова. 
URL: https://journals.kantiana.ru/.

Камаева Анастасия Сергеевна
ст. преподаватель (Белорусский государственный университет, г. Минск, Беларусь)

askamayeva@gmail.com

БИБЛЕЙСКИЙ КОНТЕКСТ СТИХОТВОРЕНИЯ  
ТЕОДОРА ТАГЕРА «LILIE»

Поэтическое наследие австрийского писателя Т. Таггера вобрало в себя как библейский 
архетекст, так и творчество современников. Влияние Р. М. Рильке отражается в тематике 
и образности лирических произведений из сборника «Новые стихотворения».

Ключевые слова: архетекст; австрийский экспрессионизм; Библия; Райнер Мария Риль-
ке; Теодор Таггер.



95

Библия – Священное Писание иудейско-христианской культуры – является 
одним из «осевых» архетекстов (термин Г. В. Синило) европейской культуры. Она 
играла и продолжает играть определяющую роль в формировании религиозного 
и философского мировоззрения, а также в развитии искусств. Это подтвержда-
ется словами Г. В. Синило: «…Библия оказала большое воздействие не только на 
духовно-этическую сферу европейской культуры, но и на развитие европейского 
искусства…» [1, с. 10].

В европейской литературе влияние Священного Писания можно проследить не 
только на уровне сюжетов и образов, но также и на уровне отдельных жанровых 
форм, например, молитвы, в основе которой находится диалог между человеком 
и Богом с целью самопознания и самосовершенствования первого. При этом, 
в начале ХХ в. интерес к Библии сохранил свою актуальность, но подвергся ак-
туализации под влиянием нового мировоззрения и мироощущения, в частности 
экспрессионизма, если говорить о немецкоязычном пространстве. Так, жанровые 
формы, сюжеты и образы подвергались переосмыслению и индивидуализации, 
а также синтезу с наследием предыдущих периодов и художественных направ-
лений.

Эти тенденции нашли отражение в лирике австрийского писателя Теодора 
Таггера (Theodor Tagger, 1891–1958), опирающегося на творчество своих именитых 
современников и соотечественников, среди которых можно назвать и Райнера Ма-
рию Рильке (Reiner Maria Rilke, 1875–1926). Религиозная тематика и образность, 
а также поэтические приемы из его лирических сборников «Часослов» («Das 
Stundenbuch», 1905) и «Новые стихотворения» («Neue Gedichte», 1907) были взяты 
за образец и переосмыслены через призму экспрессионизма, демонстрирующего 
человеческое одиночество в изменчивом и стремящемся к гибели старом мире.

В качестве примера рассмотрим стихотворение «Лилия» («Lilie») из сборника 
«Разрушенный Тассо» («Der zerstörte Tasso», 1918): «Die heilige Gertrudis und Anton 
von Padua stehen angetan, / aufrechte Statuetten auf den Lüften in deinem rosenlichten 
Glanz. / Schimmernd umweißt dein sanftes Blühen den heiligen Franz, / dich trägt Josef 
auf den Bildern mit Maria, der jungfräuliche Mann. // Die keusche Schuschan hat ihren 
Namen schon von dir, / und sie blaut noch immer vor den Augen angesonnt. / In den 
Kirchen aus dem Stengel kelcht der Welten Horizont, / und es umarmen deine Linnen 
schmelzend Mensch und Tier. // Du arbeitest nicht und du spinnest nicht, und selbst 
Salomon / hat Gott nicht bekleidet wie dich und deine Blumen. / Du wächst leise scheinend 
in den überhellten Ruhmen / aus des Heilands rechtem Auge, sitzt beim Weltgericht er auf 
dem Thron. // Schießt das Schwert aus seiner Linken gegen die Verdammten, / Lilie, den 
Verklärten öffnet deine Taufe sich und leuchtet lang, / überscheinet sie wie Morgensonne 
rot verperlt und samten, / und sie sternen vor dir ein, fromm und langsam zu Gesang» 
[2] / «Святая Гертруда и Антоний Падуанский стоят благопристойно, / прямые 
статуэтки на ветрах в твоем сиянии розового света. / Мерцая, окружает твой 
нежный цветок святого Франциска, / тебя несет Иосиф на картинах с Марией, 
целомудренный мужчина. // Непорочная Сусанна уже получила свое имя от тебя, 
/ и она все еще сияет синевой перед глазами, озаренная солнцем. / В церквях из ко-
лонны венчается горизонт мира, / и обнимают твои линии, растворяясь, человека 
и зверя. // Ты не трудишься и не прядешь, и самого Соломона / не одевал Бог так, 
как тебя и твои цветы. / Ты растешь тихо, сияя в ослепительной славе / из правого 
глаза Спасителя, восседает на Страшном суде Он на престоле. // Устремляется 
меч из Его левой руки против проклятых, / лилия, просветленным раскрывается 



96

твое освящение и светит долго, / ослепительно сияет оно над ними, как утреннее 
солнце: красное, жемчужное и бархатное, / и они зажигаются звездами перед 
тобой, благочестивые и медленно поющие» (здесь и далее перевод наш – А. К.).

Это стихотворение входит в первый раздел сборника «Бессилие и суета» 
(«Ohnmacht und Aufruhr»), в основе которого находятся сюжеты и жанровые фор-
мы Священного Писания, а также в котором воспевается искренняя вера в Бога 
и стремление к единству с Ним, представленная через образы неотъемлемых 
атрибутов христианской веры. Так, в самом названии произведения – «Лилия» – 
предопределяется тема и цель художественного текста: это авторский гимн сим-
волу невинности, чистоты и непорочности. Здесь же стоит отметить и сходство 
с поэтикой «Новых стихотворений» Р. М. Рильке, где согласно российскому лите-
ратуроведу Е. В. Волощуку, «синтез явленного и существенного, материального 
и духовного начал бытия достигается <…> за счет взаимодействия двух подходов 
к предмету художественного изображения: «вчувствования», «вживания» в объ-
ект вплоть до полной с ним идентификации и эксплицирования его «духовного 
опыта», показа ег как микрокосма, в котором экстрагируются универсальные 
законы мирового бытия» [3, с. 173].

В первой строфе стихотворения Т. Таггер отмечает особенности изображения 
лилии и ее символическое значение в католической иконографии. Он перечисляет 
имена святых, у которых цветок является либо атрибутом, либо связан с событиями 
из их жизней. В первых двух строках упоминаются Святая Гертруда Нивельская, 
покровительница путешественников и садоводов, и Антоний Падуанский, атрибуты 
которого – лилия и книга. Их образы представлены «прямыми статуэтками», словно 
парящими в воздухе и цветочном аромате. Подобное описание можно рассматри-
вать как аллегорию на стебель лилии, прямой, ровный, без заломов или изгибов, 
лишенный недостатков и изъянов.

Следующим святым в этом четверостишии назван Франциск Ассизский, уч-
редитель ордена францисканцев; хотя лилия и не является его атрибутом, однако 
здесь она подразумевается тождественной трем обетам (нестяжания, целомудрия 
и послушания), которым следуют монахи упомянутого ордена. В последней строке 
упоминается Иосиф Плотник, обрученный муж Девы Марии, изображаемый на 
немногочисленных картинах с лилией – здесь символом Благой вести о рождении 
Христа – в руке.

В следующей строфе Т. Таггер обращается к истории цветка и его значимости 
для культуры Ближнего Востока. Упомянутое в первом стихе имя «Schuschan» 
(др.-евр. «лилия») можно рассматривать как имя великомученицы Сусанны Рим-
ской или героини 13‑й главы «Книги Даниила» (притча «Сусанна и старцы»); 
в этом можно проследить связь с рядом образов святых из первого четверости-
шия. В то же время, имя «Schuschan» – это старое название города Сузы («город 
лилий»), на протяжении многих тысячелетий игравшего роль одного из реги-
ональных центров на Ближнем Востоке и разрушенного в XIII в. В настоящее 
время его руины до сих пор привлекают внимание археологов и паломников. 
Таким образом, второй стих отсылает как к иконографии (синий цвет одеяний 
и написанные яркими и светлыми красками фигуры святых), так и к сохра-
нившейся архитектуре разрушенного города (ярко-синее небо над пустыней 
и ослепительный свет солнца).

Последние две строки четверостишия отсылают к архитектурным особенно-
стям внутреннего убранства мест, имеющих религиозное значение. Так, колонны 



97

в ближневосточных храмах, в частности в Иерусалимском храме, построенном 
по приказу царя Соломона, венчали капители, по форме напоминающие цветок 
лилии. Как следствие, лепестки таких «бутонов» не только определяли направление 
порталов и сводов, но также и композицию сюжетов из Библии уже в европейских 
церквях и костелах.

Третья и четвертая строфы представляют собой прямые отсылки на Священ-
ное Писание, а именно на Евангелие от Матфея и Откровение Иоанна Богослова. 
Так, третье четверостишие начинается с цитирования Нагорной проповеди, где 
Иисус Христос использует образ лилии, как аллегорию на христианское учение: 
И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут: 
ни трудятся, ни прядут; / но говорю вам, что и Соломон во всей славе своей не 
одевался так, как всякая из них [Мат. 6:28–29].

Здесь лилия не только символизирует чистоту и скромность, но также и от-
дельную человеческую душу, пребывающую во Христе; таким образом, Т. Таг-
гер, как и во всем поэтическом сборнике «Разрушенный Тассо», провозглашает 
идеал единения человека и божественного Первоначала, к которому необходимо 
стремиться, так же естественно и бессознательно, как полевой цветок. Эту идею 
далее развивают картины Страшного Суда, где на передний план выходит фигура 
Спасителя. Представленные здесь образы также перекликаются со Священным 
Писанием: И тотчас я был в духе; и вот, престол стоял на небе, и на престоле 
был Сидящий; / и Сей Сидящий видом был подобен камню яспису и сардису; 
и радуга вокруг престола, видом подобная смарагду [Откр. 4:2–3]. Когда же при-
идет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет 
на престоле славы Своей, / и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних 
от других, как пастырь отделяет овец от козлов; / и поставит овец по правую 
Свою сторону, а козлов – по левую [Мат. 25:31–33].

В отличие от Евангелия от Матфея и Откровения Иоанна Богослова, где цветок 
не упоминается, в стихотворении Т. Таггера лилия дополняет образ Спасителя, 
одновременно отражая его суровую, но справедливую, и милосердную стороны. 
Так, меч Спасителя устремляется карать проклятых подобно тому, как стебель 
растения устремляется вверх к солнцу, а бутон лилии отождествляется с идеей 
Нового царства, где добродетельные будут пребывать в вечном блаженстве. Здесь, 
в особенности в последних трех строках, можно увидеть аллюзию на «Божествен-
ную комедию» Данте, а именно на третьею часть «Рай», где последняя небесная 
сфера представлена Эмпиреем – Пламенеющей Розой и Лучезарной Рекой. Стоит 
отметить, что роза считается «первой королевой цветов» на Ближнем Востоке, 
когда «второй королевой» – именно лилия, которая в этом стихотворении является 
символом христианства в целом.

Таким образом, в основе поэтического наследия Т. Таггера находится не только 
Библия как архетекст всей европейской культуры, но также и творчество совре-
менников писателя. Влияние Р. М. Рильке прослеживается как на уровне тематики 
и образности лирических произведений, так и в применении и интерпретации 
поэтических приемов и способов раскрытия сущности описываемых предметов 
из сборника «Новые стихотворения».

Библиографический список
1. Синило Г. В. Библия и мировая культура: учеб. пособие / Г. В. Синило. – Минск: 

Выш. шк., 2015. – 685 с.



98

2. Tagger T. Der Zerstörte Tasso: Ausgewählte Gedichte [Electronic resource] // The 
Projekt Gutenberg. URL: https://www.gutenberg.org/cache/epub/52092/pg52092‑images.
html#page‑51 (date of access: 15.07.2025).

3. Волощук, Е. В. Райнер Мария Рильке / Е. В. Волощук // История австрийской лите-
ратуры XX века: в 2 т. / под общ. ред. В. Д. Седельника. – М.: ИМЛИ им. А. М. Горького 
РАН, 2009. – Т. 1. – С. 150–191.

4. Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета канонические: Си-
нодальный перевод.

Карпиевич Антон Анатольевич
преподаватель (Белорусский государственный университет, г. Минск, Беларусь)

karpievitch004@gmail.com

ЛИТЕРАТУРНО-КРИТИЧЕСКАЯ ЭВОЛЮЦИЯ ЧИНУА АЧЕБЕ
Соотношение универсальности и национальной самобытности в литературе рассматри-

вается на примере творчества африканского писателя Чинуа Ачебе.
Ключевые слова: африканская литература; диалог культур; европоцентричность; ми-

фопоэтика; постколониализм.

В эссе «Писатель как учитель» (The Novelist as a Teacher, 1965) африканский 
классик Чинуа Ачебе (Chinua Achebe, 1930–2015) задаётся вопросом, какие отно-
шения должен выстраивать писатель в процессе нациогенеза. Ожидания от романа 
у постколониального читателя не аналогичны оным у европейского: на стадии 
малоразвитой литературы автор выступает в качестве морального камертона, в то 
время как западный критик рассматривает произведение с нескольких точек зрения 
[1, p. 41]. Изначально роль просветителя нации не импонирует Ч. Ачебе, так как 
автора могут обвинить в несвоевременном ответе на запросы публики [1, p. 42], 
что обуславливает некоторую специфику литературно-критического процесса 
в Африке. Тем не менее, писатель – это «чувствительная точка своего общества», 
и одной из его задач является нормализация социально-культурных настроений 
и репрезентация уникального опыта, превращающегося в национальное достоя-
ние [1, p. 44–45]. Эта несколько утопичная идея является одним из характерных 
для ранних постколониальных писателей фокус-пунктов, что свидетельствует об 
определяющей роли культуры в нациогенезе.

Необходимо объяснить, почему в рассуждениях о становлении и развитии пост-
колониальной страны значительное внимание уделяется литературе. Большинство 
зарождающихся наций находятся на стадии эволюции устной формы в письменную. 
Африканского автора окружают такие проблемы, как мультиязычие страны и всего 
континента, общий уровень неграмотности и осуждение со стороны общества при 
использовании языка колонизатора. Писатель является не только передатчиком 
и фиксатором собственного опыта, но и собирателем малых историй гетерогенного 
народа (часто – народов). Как отмечает Ч. Ачебе в эссе «Писатель и его общество» 
(The Writer and His Community, 1984), как только текст выходит из рук писателя, 
он начинает жить собственной жизнью для большого количества людей, воль-
ных узнавать и интепретировать сюжет и героев по-своему [1, p. 47]. В несколько 
религиозной и мистической интерпретации Ч. Ачебе, автор – это «чаша в руках 
богов, в которую они помещают дары воображения» [1, p. 48]. В мировоззрении 
африканцев нет места западному индивидуализму, таким качеством могут быть 
наделены только избранные мастера. Возникающая из предыдущего утверждения 




