
41

Валова Ольга Михайловна
докт. филол. наук, доцент (Вятский государственный университет,  

г. Киров, Россия
olymihalna@yandex.ru

УАЙЛЬД И РУССКАЯ МЫСЛЬ КОНЦА XIX – НАЧАЛА ХХ ВЕКА: 
НЕВЗАИМНЫЕ ПЕРЕКЛИЧКИ

Речь пойдёт о расположении героев и предметов на сцене как средстве смыслопередачи 
в комедиях О. Уайльда. Смыслы «правого» и «левого» ведут историю начиная с мифологических 
систем и чаще ассоциируются с положительным и отрицательным, мужским и женским. 
Театральная сцена с истоков развивала эти смыслы, и в своей работе мы представим законо-
мерности, найденные в мизансценах комедий «Веер леди Уиндермир», «Женщина, не стоящая 
внимания», «Идеальный муж», «Как важно быть серьёзным».

Ключевые слова: О.  Уайльда; мужское и  женское; мизансцена; комедия; «Веер леди 
Уиндермир», «Женщина, не стоящая внимания», «Идеальный муж», «Как важно быть се-
рьёзным».

Слава Оскара Уайльда (1854–1900) на рубеже XIX–ХХ вв. распространялась 
далеко за пределы Англии, но её скандальность порой затмевает яркие гумани-
стические идеи писателя, сходные с теми, что прочитываются в работах Ф. До-
стоевского, Н. Бердяева, Л. Шестова. Сначала мы рассмотрим типологическое 
сходство в восприятии темы нигилизма в романе Ф. М. Достоевского «Бесы» 
и пьесе О. Уайльда «Вера, или Нигилисты». В начале ХХ века Н. Абрамович 
обратил внимание на то, что творчество О. Уайльда, созданное в послетюрем-
ный период, пониманием темы страдания приближается к интерпретации этой 
темы Ф. М. Достоевским. На наш взгляд, уже в первой пьесе Уайльд сближается 
с Достоевским в понимании сущности нигилизма [1]. Если творчество Тургенева 
повлияло на выбор темы, подтолкнуло к размышлениям, то в целом рассуждения 
о перспективах перерождения нигилизма в терроризм много ближе к идеям, раз-
виваемым Ф. М. Достоевским в романе «Бесы» (1871).

Установлено, что Уайльд знал романы «Униженные и оскорблённые», «Пре-
ступление и наказание», «Записки из мёртвого дома» и, вероятно, «Братья Карама-
зовы». Уайльд мог знать о содержании «Бесов» Достоевского, поскольку писатель 
имел возможность ознакомиться с прижизненным некрологом Достоевского (1875) 
В. Ральстона («The Athenaeum»), содержащим критический разбор основных 
произведений русского писателя, в том числе «Бесов» [2, с. 250–253]. О Досто-
евском и его творчестве Уайльд также мог знать от О. А. Новиковой, «известной 
публицистки и хозяйки великосветского салона в Лондоне, корреспондентки До-
стоевского» [2, с. 271]. Хотя мы не располагаем данными о знакомстве Уайльда 
с романом «Бесы», очень любопытно типологическое сходство, обнаруживающееся 
во взгляде обоих писателей на проблему нигилизма.

Параллели в интерпретации проблемы формирования нигилистического ми-
ровоззрения у молодёжи последней трети XIX века Достоевским и Уайльдом 
обусловлены обращением авторов к сходным событиям, опоре на «Катехизис 
революционера» С. Нечаева. Оба писателя говорят о взаимоотношениях заго-
ворщиков с властями, о скандальных или преступных методах деятельности, 
о скрытых за идейными установками эгоистическими целями нигилистов. Оба 
автора показывают нигилизм как одно из следствий ослабления религиозности, 
усиления материалистических тенденций. Уайльду также была близка мысль 



42

Достоевского о неспособности постичь законы мироустройства лишь с помощью 
рассудка. И Достоевский, и Уайльд вкладывают свои смыслы в изображение 
женских образов, но оба негативно относятся к социально-активным героиням. 
Используя художественные возможности текста, писатели подчёркивают анти-
гуманную суть нигилизма. Исследователи отмечают утопичность христианских 
идей Достоевского, так, А. Янов, сравнивая его с М. Бакуниным, пишет, что «под 
его пером современный конфликт перерастает в исторический, универсальный, 
библейский конфликт» [3, с. 59]. Достоевский предлагает христианский соци-
ализм, народную веру. Уайльд в пьесе «Вера, или Нигилисты» также отчасти 
представляет свою утопию, противопоставляя прагматичности современности 
веру и любовь. Н. Бердяев, В. Розанов видят корни кризиса культуры, например, 
в утвердившемся безбожии и нигилизме, а одним из самых ярых противников 
оправдания жизни властью необходимости стал Л. Шестов [4, с. 16].

Л. Шестов предполагал, что при характеристике Европы XIX и начала ХХ вв. 
потомки отметят прежде всего тенденцию к рационализации, когда рыцарство 
заменяется армией, алхимия уступает место химии, и, завершая этот пассаж, 
Шестов иронически замечает, что эпоха «не только не замечала своей незначи-
тельности – но гордилась собой» [5, с. 103]. Одна из центральных идей твор-
чества Уайльда как раз и заключалась в критике нарастающего прагматизма, 
представлении этой линии развития как тупика. Писатель ратовал за проявление 
индивидуализма и творческого начала личности, что, по его мнению, может 
дать социализм. Различия социалистических направлений были для Уайльда 
несущественны, и не случайно появление следующего высказывания: «Соци-
ализм, Коммунизм – называйте как угодно – благодаря превращению частной 
собственности в общественное достояние и выдвижению кооперации взамен 
конкуренции возвращает общество к нормальному виду <…>» [6, с. 346]. Не-
смотря на это Н. Бердяев («Оскар Уайльд. Душа человека при социализме», 
1907) увидел значительный потенциал в уайльдовском видении индивидуализма 
как положительного свойства социализма. Отмечая актуальность уайльдовских 
идей, Бердяев вместе с тем утверждал, что религиозной потребностью эпохи 
является не эллинистический индивидуализм, а «синтез индивидуализма и уни-
версализма» [7].

Популярность фигуры Уайльда, его художественного произведений среди 
российской творческой интеллигенции конца XIX-начала ХХ века была очевидной 
и значительной. Провозглашая мысль о сложности, непостижимости, алогичности 
бытия, осуждая рационализм, безверие современной эпохи, тенденцию к возрас-
тающему прагматизму и указывая на трагическую суть данного процесса, Уайльд 
становится в один ряд с выдающимися гуманистами переломной эпохи.

Библиографический список
1. Абрамович, Н. Я. Религия красоты и страдания. Оскар Уайльд и Достоевский / 

Н. Я. Абрамович. – СПб.: Изд-во «Посев», 1909. – 88 с.
2. Ипатова, С. А. Неизвестная рецензия Оскара Уайльда на «Преступление и наказание» 

/ С. А. Ипатова // Pro memoria. Памяти академика Г. М. Фридлендера (1915–1995). – СПб.: 
Наука, 2003. – С. 250–271.

3. Yanov, A. L. Three Utopias: M. Bakunin, F. Dostoevsky, and K. Leont’ev / A. L. Yanov 
// Russian Studies in Philosophy. – Fall 2007. – Vol. 46 Issue 2. – P. 52–70. – 19 p.

4. Волкогонова, О. Д. Специфика иррационализма Л. И. Шестова / О. Д. Волкогонова 
// Вестник Московского университета. – Сер. 7. Философия. – 1997. – № 3. – С. 16–26.



43

5. Шестов, Л. Апофеоз беспочвенности: Опыт адогматического мышления / Л. Шестов; 
авт. предисл. Н. Б. Иванов. – Л.: Изд-во Ленингр. ун-та, 1991. – 216 с. URL: http://www. 
magister. msk. ru/library/philos/shestov/shest08.htm.

6. Уайльд О. Избранные произведения: в 2 т. Т. 2.; пер. с англ. – М.: Республика, 
1993. – 543 с.

7. Бердяев, Н. Оскар Уайльд. Душа человека при социализме; пер. М. А. Головниковой 
/ Н. Бердяев. URL: http://krotov.info/library/02_b/berdyaev/1906_kolerov.html.

Васильева Эльмира Викторовна
канд. филол. наук, доцент (Санкт-Петербургский государственный  

университет телекоммуникаций им. проф. М. А. Бонч-Бруевича,  
г. Санкт-Петербург, Россия)

elmvas@yandex.ru

НЕКОТОРЫЕ СТРАТЕГИИ ВИЗУАЛИЗАЦИИ  
ГОТИЧЕСКОГО ХРОНОТОПА В СЕРИИ ДЖ. ХИЛЛА 

И Г. РОДРИГЕСА «КЛЮЧИ ЛОККОВ»
В статье рассматриваются жанрообразующие элементы поэтики готического романа 

и квазиготических жанровых форм на примере хронотопа замка в серии Дж. Хилла и Г. Ро-
дригеса «Ключи Локков».

Ключевые слова: готический роман; хронотоп; комикс; графический роман; трансмеди-
альная адаптация.

Жанрообразующим элементом поэтики готического романа и «родственных» 
ему пост- и квазиготических жанровых форм традиционно считается хронотоп 
замка (см.: [1]). В процессе формирования, а  впоследствии и  трансформации 
жанрового канона литературной «готики» хронотоп замка также претерпевал 
изменения, представая в различных произведениях в виде окруженного дурной 
славой родового поместья, закрытой школы или университетского кампуса, ле-
чебницы, многоквартирного дома, транспортного средства, провинциального 
городка, мегаполиса, острова в океане и других локаций, представляющих со-
бой обособленные, существующие по собственным законам пространственно-
временные «пузыри» внутри, как правило, лишь пунктирно намеченных диеге-
тических миров.

Сегодня «квазиготика», представленная ужасами, детективами, триллера-
ми, фантастикой, фэнтези и  прочими жанровыми образованиями, не просто 
составляет значительный пласт массовой культуры, но фактически питает со-
временную популярную литературу, кинематограф, индустрию компьютерных 
игр, в связи с чем особую актуальность приобретают направления исследова-
ний, связанные с рецепцией готической поэтики, а также с особенностями ее 
«перекодирования» в иные семиотические системы и прагматикой этих про-
цессов.

В настоящем исследовании мы рассмотрим лишь один аспект намеченной 
широкой проблематики, а именно стратегии визуализации готического хроно-
топа в креолизованном тексте на материале серии комиксов писателя Джо Хил-
ла и художника Габриэля Родригеса «Ключи Локков» (Locke & Key, 2008–2013) 
(известной главным образом по успешной экранизации, выходившей в  2020–
2022 гг. на стриминговой платформе «Нетфликс»).




