
293

Такім чынам, творs фармулююць агульную выснову: «погляд Іншага» 
ў  фантастычнай і  філасофскай прозе другой паловы ХХ стагоддзя дазваляе 
аўтарам даследаваць як вонкавае (аб’ектыўнае, пазачалавечае) назіранне, так 
і  ўнутранае (суб’ектыўнае, траўматычнае) перажыванне рэальнасці, ставячы 
пад сумнеў аптымізм ідэі прагрэсу і гуманізму.

Библіяграфічны спіс
1. Сартр, Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии / Ж.-П. Сартр 

(пер. с фр. В. Колядко). – М.: Республика, 2000. – 639 с.
2. Глаза кошки: графический роман / Мебиус, Алехандро Ходоровски (пер. с  фр. 

М. Хачатурова). – СПб.: Азбука-Аттикус, 2025. – 60 с.

Яценко Мария Вадимовна
докт. филол. наук, профессор (Санкт-Петербургский государственный 
университет телекоммуникаций им. проф. М. А. Бонч-Бруевича, Санкт-

Петербургский государственный университет, г. Санкт-Петербург, Россия)
maria.yatsenko1@yandex.ru

КУЛЬТУРНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ РЕЦЕПЦИИ 
БИБЛИИ В ДРЕВНЕАНГЛИЙСКОЙ ТРАДИЦИИ

В статье рассматриваются истоки англо-саксонских экзегетических традиций, формиро-
вание которых обусловлено прикладными задачами богословского образования, включающего 
в себя как устные проповеди, так и художественное переложения библейских и агиографиче-
ских сюжетов.

Ключевые слова: рецепция Библии, экзегетическая традиция, древнеанглийская словес-
ность.

Чтение Священного Писания было смыслом и  целью монастырского об-
разования в Средние века. Англосаксонские монастыри оказали значительное 
влияние на развитие традиции переписывания и чтения Библии в Европе того 
времени. Изучение истории рецепции Священного Писания в  этой традиции 
предполагает учет ряда моментов.

Библейский текст существовал в виде вариантов. На Британских островах 
Библия была известна главным образом на латинском, а также на древнееврей-
ском, древнегреческом и, возможно, сирийском языках. Тесная связь с римской 
христианской традицией была сопряжена с использованием латинского языка 
как языка богослужения. Это создавало своеобразную языковую ситуацию: по-
скольку язык богослужения и Писания отличался от языка англосаксов, возни-
кала потребность изучать его в церковных школах. Но это же отличие от раз-
говорного языка обеспечивало и сохранность текста Библии, латинская версия 
которой, в  отличие ряда от континентальных стран, при переписывании не 
подвергалась изменениям под влиянием разговорной (вульгарной) латыни. Ан-
глосаксы были «хранителями» латинского перевода Иеронима25. Параллельно 
с ним на Британских островах использовалась и старая латинская версия (так 
наз. Vetus Latina). Англосаксы продолжали труд по сверке переводов Библии. 
Составление общепринятого канона, получившего в  дальнейшем название 

25 Беда Досточтимый называл перевод Иеронима «нашим переводом», «нашим изданием» 
(На начало книги Бытия, PL 91, 33, 58; О порядке времен LXVII, Цит. по: [1, c. 373]).



294

Вульгаты, проводилось при дворе короля Карла Великого под руководством вы-
ходца из Нортумбрии Алкуина.

Списки Библии редко были полными. Большая часть сохранившихся до на-
ших дней списков Библии прибыла на Британские острова с миссией, направ-
ленной Григорием Великим [2, p. 39] из Италии. Англосаксонская Нортумбрия 
была центром переписывания книг, известным по всей средневековой Евро-
пе. Из них самые авторитетные: Амиатинский кодекс (Codex Amiatinus) (кон. 
VII  в.26), содержавший полный перевод Библии на латынь блаж. Иеронима, 
и  Линдисфарнское Евангелие. Большая часть древнеанглийских списков би-
блейских книг использовалась для богослужебных целей. Ветхозаветные книги 
читались в отдельных списках [2, p. 40–41]. Одним из наиболее ярких примеров 
компиляций ветхозаветного текста была «Книга из закона Моисеева» (Liber ex 
lege Moysis), которая имела ирландское происхождение и включала фрагменты 
морального и законодательного характера, взятые из книг Исход, Левит, Числа 
и Второзаконие [2, p. 49].

Библейский текст изучался вместе с его толкованиями. Рукописи библейских 
книг содержали сочинения экзегетического, вероучительного и педагогическо-
го характера [2, p.  43]. Комментарии к  библейским книгам существовали как 
«гипертекст» и  фиксировались рядом с  текстом. Компиляции и  выдержки из 
толкований к библейским книгам отцов Церкви и других авторитетных авторов 
записывались в форме катен; на полях текста или между строк как краткие ком-
ментарии фиксировались схолии. На англосаксонском языке в составе рукописей 
Евангелия и Псалтири сохранилась глоссы, представлявшие собой построчный 
перевод. В ряде случаев этот перевод дополнялся пересказом текста Псалтири 
в стихотворной форме. Глоссы могли существовать не только в рукописи самой 
Библии, но и переписываться отдельно, при этом из библейского текста повто-
рялись уже только те фрагменты, к которым имелись комментарии. Примером 
подобных глосс в англосаксонской традиции были глоссы-комментарии школы 
Теодора и Адриана.

Принципы истолкования Библии, получившие развитие на Британских 
островах, восходят к  грекоязычной традиции. Начало массового изучения ан-
глосаксами библейской экзегезы было положено в школе Феодора (Теодора Тар-
сийского/ Феодора Кентерберийского (620–690)) и Адриана (ум. 709(?)) в Кен-
тербери. Сохранившиеся комментарии, восходящие к эпохе Феодора и Адриана, 
хотя они записаны на латыни, показывают знакомство, прежде всего, с грече-
ской традицией истолкования. Это сочинения отцов Церкви Василия Великого 
(Кесарийского) (330–379), Иоанна Златоуста (ок. 347–407), Климента Алексан-
дрийского (150–215), Епифания Кипрского (ум. 403 г.), Оригена, Кирилла Алек-
сандрийского; путешественников и историографов Козьмы/ Козмы Индикопло-
ва и Иосифа Флавия (ум. 100 г.). Цитаты из латиноязычных сочинений Отцов 
Церкви минимальны (упоминаются имена блаж. Августина, блаж. Иеронима, 
цитируется Исидор Севильский) [3, p.  201], использованы лишь отдельные 
фрагменты из комментариев этих авторов. Возможно, что при создании пер-
вых комментариев на Британских островах использовались катены [3, p. 229–
232] или греческие глоссарии [3, p.  232–233], а  также сирийские источники 
[3, p. 233–240]. Основу экзегезы кентерберийской школы составляла традиция 

26 Р. Марсден датирует его между 689 и 716 годом [2, p. 106].



295

антиохийцев [3, p. 248–249] с их стремлением к точному анализу и постижению 
культурно-исторического смысла текста, его разъяснению и истолкованию. При 
этом привлекались данные медицины, географии, истории, риторики, метроло-
гии. Традиция толкования Библии, заложенная Кентерберийской школой, оказа-
ла большое влияние на развитие англо-латинской литературы.

Рецепция традиции аллегорического истолкования Библии на Британских 
островах отразилась в сочинениях Беды Досточтимого (672–735 гг.). Он соста-
вил первую английскую историю, ряд комментариев на Священное Писание, 
житийную литературу, космографию, сочинения по хронологии, астрономии, 
медицине, математике, поэтике, философии, грамматике, риторике, стихи. Беда 
был учеником монастырской школы в  нортумбрийском монастыре Веармут 
(Вермут/ Уирмут/ Уермут) -Ярроу, где популярны были экзегетические труды ла-
тинских авторов (блаж. Августина, Григория Великого). Экзегеза Беды объеди-
няла в себе традиции антиохийской и александрийской школ. Характер коммен-
тариев Беды во многом определялся каждодневной потребностью в проповеди 
и ориентировался на церковный календарь. Беда предлагает следующую после-
довательность толкования: 1) тщательное изучение текста, его грамматическо-
го строя и первого, буквального смысла; 2) размышление над тем, что сказано, 
и соотнесение с остальными частями Писания; 3) исследование скрытого смыс-
ла; 4) выяснение его значения для личной духовной жизни [1, с. 374]. Экзегети-
ческие толкования Беды различались в разных его сочинениях и, видимо, также 
зависели от материала. Беда отмечает, что после разъяснения точного истори-
ческого смысла для обучающихся необходим рассказ о смысле Божественном, 
он выделяет также смыслы духовные (sensus spiritiualis), символические (typos, 
figura, signum) и  скрытые, таинственные (mysterium, sacramentum, allegoria, 
arcanum) [4, p. 37]. В ряде случаев он признает преимущество аллегорического 
истолкования над буквальным [4, p. 37].

Наиболее крупными прозаическими переводами на древнеанглийский язык 
был перевод Евангелия и части Ветхого Завета. Эльфрик Эйншемский/ Грам-
матик (995–1020/25) создал первый перевод ряда ветхозаветных книг на древ-
неанглийский (так называемое Семикнижие). В двух обширных предисловиях 
(первое – ко всему переводу в целом, второе – к Книге Бытия) он записал сооб-
ражения относительно принципов понимания Библии. По словам Эльфрика, для 
простого человека слова Библии должны быть знаками, заключающими в себе 
идеи; для просвещенного христианского ума знаки Библии – это и божествен-
ные дела, в которых намерения Бога объединены с реальными историческими 
событиями. Аллегорический смысл библейского текста невозможно понять не-
искушенному человеку, поэтому ему необходимо его разъяснить. Как для кен-
терберийской школы и для Беды, для Эльфрика перевод Писания был неразрыв-
но связан с его истолкованием, наставлением и воспитанием паствы.

Помимо прозаических переводов и  глосс от древнеанглийской эпохи со-
хранились поэтические сочинения на библейские темы. Эти произведения ис-
пользовали приемы аллитерационного стихосложения, поэтическую лексику 
и фразеологию. Переложения богослужебных песнопений (краткое славословие 
и др.) и молитв (отче наш, Символ веры и др.), парафразы псалмов, а также хри-
стианский эпос – развернутые поэмы на библейские сюжеты «Бытие», «Исход», 
«Даниил, «Христос и Сатана», «Видение креста» и ряд других составляют боль-
шую часть поэтического наследия англосаксов. Взгляд на библейские сюжеты 



296

и  образы, изложенный в  этих текстах, отражает знакомство с  экзегетической 
традицией, известной англосаксам.

Англосаксы до нормандского завоевания стали наследниками ведущих экзе-
гетических традиций: египетской, сирийской, греко- и латиноязычной. Не менее 
важным являлось и наличие собственной традиции толкования Библии, форми-
рование которой было обусловлено решением прикладных образовательных за-
дач. Богословское образование осуществлялось как на латыни, так и на родном 
языке англосаксов. Использование последнего предполагало ориентацию на 
более широкую аудиторию, для просвещения которой могли использоваться не 
только устные проповеди, но и художественные переложения библейских и аги-
ографических сюжетов в поэтической форме.

Библиографический список
1. Фокин, А. Из истории западного богословия: Богословие Досточтимого Беды / 

А. Фокин // Альфа и Омега. – 2003. – № 1 (35). – С. 365–376.
2. Marsden, R. The Text of the Old Testament in Anglo-Saxon England / R. Marsden. – 

Cambridge: Cambridge University Press, 1995. – 506 p.
3. Bischoff, B.  Biblical Commentaries from the Canterbury School of  Theodore and 

Hadrian / B. Bischoff, M. Lapidge. – Cambridge: Cambridge University Press, 2004. – 612 p.
4. Brown, G. H. A Companion to Bede / G. H. Brown.  – Woodbridge: Boydell Press, 

2009. – 180 p.

Bilal Maher Hamdullah
PhD Student (BelarusBelarusian State University, Minsk, Belarus)

bilalma2016@gmail.com

THE CONCEPT OF ALLEGORY  
IN «GULLIVER’S TRAVELS» BY J. SWIFT

This report examines of creating allegory in utopia and dystopia based on J. Swift’s Gulliver’s 
Travels. which expands from conveying spiritual and transcendental truths to encompass social and 
political ideals. It’s explores the various forms of allegory present in Jonathan Swifts Gullivers Travels, 
examining historical perspectives on allegory from ancient narratives to modern interpretations. It 
categorizes allegory into types such as figural, typological, prophetic, and situational, highlighting 
its evolution from spiritual truths to social and political commentary.

Key words: Allegory, Utopia, Gullivers Travels and Jonathan Swifts.

Bilal Maher Hamdullah
аспирант (Белорусский государственный университет, г. Минск, Беларусь)

bilalma2016@gmail.com

КОНЦЕПЦИЯ АЛЛЕГОРИИ  
В «ПУТЕШЕСТВИЯХ ГУЛЛИВЕРА» ДЖ. СВИФТА

В данной статье рассматривается роль аллегории в  романе Дж. Свифта «Путешествия 
Гулливера». Выделяются различные такие типы аллегории в зависимости от тематического 
и функционального содержания. 

Ключевые слова: аллегория; утопия; «Путешествия Гуливера»; Джонатан Свифт. 

Allegory is a literary technique that utilizes symbols, characters, and events 
to represent abstract ideas or concepts. It functions on two levels: the literal level, 




