
105 

АВТОРСКАЯ РЕФЛЕКСИЯ ЖАНРА БЫЛИЧКИ В 

РОМАНТИЧЕСКИХ ПОВЕСТЯХ О. М. СОМОВА 
 

Д. Ф. Денисова 
 

Аспирант кафедры филологии, коммуникации и русского языка как иностранного, 
Псковский государственный университет, 
пл. Ленина, дом 2, 180000, г. Псков, Россия, 

denisova.df@gmail.com 

 
Статья посвящена анализу особенностей художественного освоения жанра бы-

лички в повестях О. М. Сомова. На примере повести «Русалка» (1829) анализируются 
принципы работы писателя с фольклорным материалом в русле решаемой прозой 
этого времени задачи поиска художественных форм «народной» идентичности. 
О. М. Сомов полемизирует с традицией стереотипного изображения русалок как 
морских волшебниц, тиражируемой популярными оперными постановками. Стре-
мясь к этнографической точности в изображении персонажей былички, писатель од-
новременно наполняет ситуации народных суеверных рассказов авторским содержа-
нием, что позволяет воспринимать фольклорные повести О. Сомова как заметное и 
самоценное явление в истории русской романтической прозы. 

 
Ключевые слова: литература и фольклор; «народность»; романтическая по-

весть; жанр былички; народная демонология; русалка. 

 

АЎТАРСКАЯ РЭФЛЕКСІЯ ЖАНРУ БЫЛІЧКІ Ў РАМАНТЫЧНЫХ 

АПОВЕСЦЯХ А. М. СОМАВА 
 

Д. Ф. Дзянісава 
 

Аспірант кафедры філалогіі, камунікацыі і рускай мовы як замежнай, 
Пскоўскі дзяржаўны ўніверсітэт, 

пл. Леніна, дом 2, 180000, г. Пскоў, Расія, 
denisova.df@gmail.com 

 
Артыкул прысвечаны аналізу асаблівасцей мастацкага асваення жанру былічкі 

ў аповесцях А. М. Сомава. На прыкладзе аповесці «Русалка» (1829) аналізуюцца 
прынцыпы працы пісьменніка з фальклорным матэрыялам у рэчышчы вырашаемай 
прозай гэтага часу задачы пошуку мастацкіх формаў «народнай» ідэнтычнасці. Со-
маў палемізуе з традыцыяй стэрэатыпнай выявы русалак як марскіх чараўніц, якая 
тыражуецца папулярнымі опернымі пастаноўкамі. Імкнучыся да этнаграфічнай да-
кладнасці ў малюнку персанажаў былічкі, пісьменнік адначасова напаўняе сітуацыі 
народных забабонных апавяданняў аўтарскім зместам, што дазваляе ўспрымаць 
фальклорныя аповесці А. Сомава як прыкметную і самакаштоўную з'яву ў гісторыі 
рускай рамантычнай прозы. 

 
Ключавыя словы: літаратура і фальклор; «народнасць»; рамантычная аповесць; 

жанр былічкі; народная дэманалогія; русалка. 

mailto:denisova.df@gmail.com


106 

AUTHOR’S REFLECTION OF FOLCLORIC ACCOUNT 

(BYLICHKA) IN ROMANTIC TALES OF OREST SOMOV 

 

D. F. Denisova 

 
Postgraduate student of the Department of Philology, 

Communication and Russian as a Foreign Language, 

Pskov State University, 

Lenin sq., build. 2, 180000, Pskov, Russia, 

denisova.df@gmail.com 

 
The article presents the analysis of the literary interpretation of folkloric accounts in 

Orest Somov tales. Using «The Water Spirit» («Rusalka», 1829) as the example, the article 

defines the ways the writer relied on to incorporate folk elements into his fiction as he was 

engaged with addressing the major challenge of conceptualising of the Russian national 

identity (narodnost). Somov distinguishes his method from the «fairy» tradition of 

portraying the water spirit used, along with romantic fiction, by the theatrical oeuvre. 

Following the ethnographic authenticity in conveying folkloric types, at the same time the 

author shapes the folklore plots in an individual artistic way. The originality of Somov’s 

manner contributes to his achievements as the author of the popular romantic tales.  

 
Keywords: literature and folklore; national identity («narodnost»); romantic tale; 

folkloric account (bylichka); mythological demons; water spirit. 

 

Интерес к личности и творчеству Ореста Михайловича Сомова, 

профессионального литератора, близкого пушкинскому окружению, 

остается стабильно высоким среди филологов в последние два десятиле-

тия, в частности, в связи с неослабевающей тенденцией к изучению ми-

фопоэтики русской литературы [2, с. 244]. 

Действительно, О. Сомов внес заметный вклад в формирование рус-

ской прозы 20–30-х гг. XIX века – того периода ее развития, который 

был ознаменован активным сближением литературы с фольклором и 

традициями народной культуры. В эти годы происходит формирование 

нового художественного метода – романтического – и О. М. Сомов в 

своей статье 1823 г. «О романтической поэзии» активно включается в 

литературную полемику о его роли и назначении. Заданная им рамка 

рассуждений будет подхвачена другими и очень скоро разовьется в клю-

чевой для эпохи дискурс о соотношении «дворцового романтизма» и 

«народности словесности» [10, с. 110 – 111].  

От теоретического обоснования концепции «народной», «неподра-

жательной и независимой от преданий чуждых» [8, с. 102] литературы, 

способной продуцировать национальные смыслы, О. Сомов переходит к 

последовательным попыткам ее практической реализации в собственном 

литературном творчестве. С 1826 по 1833 гг. он создает ряд повестей, за-

mailto:denisova.df@gmail.com


107 

думанных, вероятно, как своего рода цикл украинских «былей и небы-

лиц», среди которых  «Юродивый», «Русалка», «Сказки о кладах», «Ку-

палов вечер», «Бродящий огонь», «Киевские ведьмы», «Недобрый глаз». 

К этому корпусу текстов примыкают, с точки зрения сходных принципов  

поэтики,  повести  на  материале  русской народной мифологии – «Обо-

ротень» (1829) и «Кикимора» (1830). В литературоведческих исследова-

ниях, посвященных жанровой типологии романтической повести, эти 

произведения атрибутируются как фольклорно-фантастические повести 

на основании их принципиальной связи с миром фольклорной фантасти-

ки [11, с. 35]. Действительно, подавляющее большинство повестей цикла 

объединено тематикой народных фантастических рассказов, а именно – 

быличек. Соответственно, в объекте художественной рефлексии писате-

ля оказывались устойчивые персонажи, мотивы и сюжетные ситуации 

былички, отражающие народные демонологические представления, и в 

первую очередь сам «быличковый» конфликт.  

Как известно, жанровым ядром былички является «факт» встречи 

человека с фантастическим существом или с проявлением его действий, 

соответственно ее конфликт основывается обычно на нарушении челове-

ком тех или иных запретов, норм и правил поведения, которым надлежит 

следовать в подобных обстоятельствах [7, с. 268]. Однако, если в фольк-

лорном бытовании былички «практическая» направленность жанра пре-

валирует над его «эстетическими» достоинствами, – как известно, бы-

личка имеет своей целью предупредить человека о свойствах «нечистых» 

существ и научить, как вести себя при встрече с ними [7, с. 277], – то 

О. Сомов улавливает «художественный» потенциал жанра былички, его 

способность выразить сущностные глубины человеческого бытия. 

Творческая интуиция писателя подтверждается и современными 

этнографическими исследованиями, предполагающими связь былички с 

древним архетипом, сформировавшемся в недрах ритуализированного 

повествования о тотемном предке [3, с. 7]. Именно подобная 

укорененность былички в лоне ритуальной традиции способствовала 

тому, что в процессе становления этот жанр аккумулировал в себе весь 

комплекс народно-философских представлений о мироустройстве и 

месте человека в мироздании, о судьбе, предопределении, роке и 

жизненном цикле [3, с. 11]. 

Художественно осваивая жанровые особенности былички, О. Сомов 

одновременно стремится к этнографической точности, снабжая повести 

подробными авторскими комментариями. Во многом именно опора на 

собственно фольклорные источники, не опосредованные книжной тра-

дицией, является той линией размежевания, по которой О. Сомов стре-

мится дистанцироваться от существующей романтической традиции 



108 

освоения фольклорных образов. В этом смысле примечательно полеми-

ческое выступление О. Сомова по поводу баллады В. Жуковского «Ры-

бак» (1821): «Где вы нашли <…>, что русалки были водяные нимфы, 

неужели в опере «Днепровская русалка»? [6, с. 202] В собственной трак-

товке этого мифологического персонажа в повести «Русалка» (1829) 

О. Сомов полемизирует с тенденцией к условно-декоративному и не-

сколько стереотипному изображению русалки как водной волшебницы, 

проникающей в русскую литературу из западно-европейской традиции, а 

также популярных оперных постановок начала века, прозревая глубину и 

многосложность русалочьего образа, и предлагает новые подходы к его 

художественному воплощению.  

Причем внешне писатель словно бы не отступает от общепринятой 

модели «чувствительного» сюжета, характерной для русской прозы 

начала XIX века и восходящей к «Бедной Лизе» Н. Карамзина (1792): в 

«Русалке» О. Сомова предстает трагическая история любви бедной кре-

стьянской девушки Горпинки к богатому поляку Каземиру Чепке. Остав-

ленная возлюбленным, она по совету старушек-соседок идет за помощью 

к старому колдуну и исчезает. Как становится ясным из содержания по-

вести, Горпинка утопилась в Днепре.  

Однако, наделяя героиню свойствами персонажа народной демоно-

логии, О. Сомов выстраивал собственное повествование на усвоение 

фольклорно-этнографической традиции «русалии», сообщающей ему 

свои вековечные смыслы и, соответственно, присущую ей метафизиче-

скую глубину. Так, в полном соответствии с собственным призывом к 

фольклорно-этнографической достоверности, О. Сомов весьма точно пе-

редает народные поверья о русалках: происхождение из числа молодых 

утопленниц /удавленниц; облик молодых девушек в белых одеждах и в 

зеленых венках; сезонность их появления на земле, ограниченная троиц-

ким периодом, и пребывание в реке в остальное время года; характерные 

функции – щекотать людей, затягивать их в воду, проводить троицкий 

период на земле в танцах и хороводах, а также качаясь на деревьях.  
При этом смысловой доминантой текста и объектом художествен-

ной рефлексии автор делает запечатленное в быличках представление о 
возвращении русалки на землю на «зеленой» неделе, связанное с неуспо-
коенностью души русалки. Исследователи традиционной культуры объ-
ясняют такую неуспокоенность рудиментами древней поминальной об-
рядности, в частности, культом так называемых «заложных покойников» 
(то есть умерших «до срока» или в результате насильственной смерти) 
[9, с. 231]. В примечаниях к повести автор следующим образом коммен-
тирует собственную позицию: «Простой народ в Малороссии думает, что 
русалки суть утопленницы и удавленницы, произвольно лишившие себя 
жизни» [9, с. 143].  



109 

Манистическая, иначе, связанная с душами умерших, семантика ру-
салок является для О. Сомова принципиальной в свете авторской ре-
флексии мотива мщения, в свою очередь делающего возможной поста-
новку ряда проблем, бытийных по своей сущности: греха, души, возмез-
дия – с их последующим осмыслением в повести. 

Сюжетная коллизия повести – обманутая и покинутая своим воз-

любленным героиня бросается в реку и становится русалкой – осмысля-

ется в повести с нескольких позиций. 

Так, носителем традиционно-ортодоксальной христианской позиции 

выступает мать героини, старая Фенна. Изначально воспринимая влюб-

ленность Горпинки как нарушение норм («Кто знает, что на душе у ино-

верца, у католика?») [9, с. 138], мучаясь от понимания того, что дочь ста-

ла русалкой, и вдобавок страдая от осознания собственной греховности 

(обращается за помощью к колдуну в надежде вернуть дочь), старая 

женщина принимает обет послушания, дабы в беспрерывных молитвах 

оплакивать «несчастную дочь свою» [9, с. 143].  

Вместе с тем в повести можно найти отсылки и к другому коду, ко-

торый обозначается как «народно-православный», то есть образованный 

контаминацией двух вер, сложившейся в народном сознании, когда ста-

рые языческие верования приспосабливались к христианскому мировоз-

зрению. Так, в народном православии известен мотив оправдания ухода 

из жизни в том случае, если он оказывается единственным спасением то-

го высшего, что есть в человеке – носителе идеала [4, с. 20]. И Горпинка 

во многом представляет собой подобный идеал, который, в свою оче-

редь, как бы регламентирует ее поведение и таким образом закономерно 

предрешает драматическую судьбу героини. 

Не случайно при создании характера Горпинки писатель обращается 

к поэтике величальных песен, отразивших народный идеал физической и 

нравственной красоты человека (автор использует устойчивые украша-

ющие эпитеты и сравнения). Подобной фольклоризации подвергается и 

история любви героев: автор развивает ее в содержательно-

эмоциональной тональности жанра народной лирической песни, переда-

вая состояние героини в ключе психологической нюансировки, харак-

терной для песни. При этом, как и в песне, за исходное берется утрата 

полюбившейся Горпинкой былой беззаботности: «<...> не поет она 

больше как вешняя птичка и не прыгает как молодая козочка», стала 

«томной и задумчивой» [9, с. 137]. И далее используемый автором один 

из основополагающих в арсенале поэтических средств жанра лирической 

песни прием отрицательного параллелизма («Не дурной ли ветер подул 

на нее, не злой ли глаз поглядел, не колдуны ли обошли?») [9, с. 137] 

призван художественно акцентировать спектр душевных движений 

влюбленной Горпинки. 



110 

На фоне коннотированной народной нравственной традицией моде-

ли поведения героини-крестьянки рельефнее проступают причины пре-

дательства Горпинки Каземиром Чепкой, закономерно обусловленные 

его выпадением из этой традиции.  Не случайно он предстает в повести 

не только иноземцем (поляком), но и иноверцем (этноконфессиональным 

чужаком). 

Возвращаясь к народно-православному коду, заметим, что мотивы 

успокоения, отдохновения, душевной легкости, отчетливо звучащие в 

словах Горпинки, описывающей свое русалочье пребывание на речном 

дне, во многом перекликаются с народно-религиозными представления-

ми о великой способности природы даровать успокоение уставшей от 

земных страданий человеческой душе. 

Наконец, собственно фольклорно-мифологический извод сюжета о 

русалке выстраивается автором на основе распространенного в быличках 

мотива о возвращении русалки на «зеленой» неделе, актуализирующего  

мотив мстящей души. Однако здесь следует заметить, что известная в 

фольклоре ситуация отмщения демонического существа своему против-

нику [5, с. 65] не имеет непосредственного отношения к культу «залож-

ных покойников». Страх человека перед вредительством «заложных» 

был связан с неуспокоенностью души последних, с их стремлением вер-

нуться из «того мира», чтобы отбыть на земле положенный им при жиз-

ни срок, но не с возможностью мести конкретному обидчику [1, с. 248]. 

Для О. Сомова же месть Горпинки обманувшему ее Каземиру Чепке ока-

зывается принципиальной и в этом смысле может быть расценена как 

вмешательство неких надчеловеческих сил, действующих сообразно за-

конам «высшей справедливости». Подобно гоголевской панночке, тер-

зающейся и после смерти, сомовская Горпинка также не может смирить-

ся с осознанием того, что где-то на земле по-прежнему живет и упивает-

ся своим благополучием «ловкий молодой человек», «душа всех веселых 

обществ» [9, с. 143]. Соответственно, смерть Каземира в финале повести, 

кажущаяся не мотивированной с точки зрения обыденной логики («Ни-

какой раны, никакого знака насильственной смерти не заметно было на 

теле» [9, с. 143], является вполне закономерной с точки зрения «народно-

го» сознания, безошибочно угадывающего внутренние «пружины» со-

вершившегося возмездия («Врачи толковали то и другое; но народ объ-

яснял дело гораздо проще: он говорил, что покойника русалки защекота-

ли» [9, с. 143]. Именно мысль о неизбежной каре человека, осмеливше-

гося нарушить нравственный закон, является определяющей и в финале 

повести О. Сомова. 

В последующих «фольклорных» повестях («Оборотень», «Кикимо-

ра», «Сказки о кладах», «Киевские ведьмы», «Недобрый глаз») О. Сомов 



111 

продолжит следовать принципу углубления художественного содержа-

ния текста посредством обращения к фольклорной традиции. При этом 

вариативность авторских моделей литературно-фольклорного взаимо-

действия свидетельствует об экспериментальном подходе писателя к 

освоению фольклорного материала и оригинальности его художествен-

ных решений в контексте общей линии развития романтической повести 

20–30-х гг. XIX века. 

 

Библиографические ссылки 

 

1.  Зеленин Д. К. Избранные труды. Статьи по духовной культуре. 

1901–1913. М.: Индрик, 1994.  

2.  Козубовская Г. П. Русская литература и поэтика зримого: моно-

графия. Барнаул : АлтГПУ, 2021.  

3.  Криничная Н. А. Русская мифология. Мир образов фольклора. М.: 

Академический проект, 2004. 

4.  Лебедев Ю. В. О финале «Грозы» А. Н. Островского // Литерату-

ра в школе. 2005. № 5. С. 19–21.  

5.  Неклюдов С. Ю. Душа убиваемая и мстящая // Труды по знако-

вым системам, VII. Ученые записки Тартус. гос. университета, 365 вып., 

Тарту: Издательство Тартуского университета, 1975. С. 65–75. 

6.  Немзер А. С. Рыцари, Русалки, Поэты // Свой подвиг свершив... : 

О судьбе произведений Г. Р. Державина, К. Н. Батюшкова, 

В. А. Жуковского. Москва : Книга, 1987. С. 191–230. 

7.  Померанцева Э. В. Жанровые особенности русских быличек // 

История, культура, фольклор и этнография славянских народов. М.: 

Наука, 1968. С. 274–293. 

8.  Сомов О. М. О романтической поэзии. Опыт в трех статьях. СПб.: 

Типография Императорского воспитательного дома, 1823.  

9.  Сомов О. М. Были и небылицы. М.: Советская Россия, 1984. 

10.  Тиманова О. И. Русская литературная сказка второй половины 

XVIII – первой половины XIX века: становление жанра. СПб.: Наука, 

САГА, 2007.  

11.  Чебанюк Т. А. Фантастическая повесть в историко-

литературном процессе 20-х-начала 40-х годов XIX века: Дисс. на соиск. 

учен. степ. канд. филол. наук. М.,1979. 

 


